الشعر العربي والمضاهيم الجديدة

الإيحاء.. دور بارز في بنية القصيدة



مجلة شهرية تصدر عن دائرة الثقافة بالشارقة السنة السابعة - العدد (73) - سبتمبر 2025



# الشّعر العربي والمفاهيم الجديدة

احتلّت الأطلال في القصيدة العربية الأولى مساحةً شاسعةً، كانت عنوان الإبداع وبوصلته بالنسبة لكثير من شعراء العربية، الذين وقفت أبياتهم على الأطلال وتتبّعت أثر الراحلين، وتغنّت بالمكان وما يتركه من بصمات خالدة في ذهن الإنسان وذاكرته الشعرية.

من هنا، اشتق الشعراء دلالات كثيرة تشير إلى الأطلال، كما نبيّن في «إطلالة» هذا العدد؛ قيمة الطلل، إذ افتتن الشعراء بما أبدعه المخيال من دلالات تبرز دور المكان وأثره في الذاكرة، كل ذلك ضمن عنوان جدلى واحد يسير باتجاهين هما: البقاء والفناء.

في «آفاق»، نضيء على موضوع «الإيحاء في الشعر العربي/ أهمية الفكرة وتوليد المفاهيم الجديدة». إذ كان الإيحاء النقلة الأبرز في الانشغال الفني للقصيدة العربية، واستمر في أداء دور محوري داخل بنية الخطاب الشعري. ونورد في هذا الخصوص عدداً من الأمثلة عليه في شواهد متنوعة أبرزها لعنترة بن شداد، وجرير، وغيرهما.

ونحل ق في باب «مدن القصيدة» نحو مدينة بَعْلَبَك اللبنانية «مدينة الشوق والشعر»، التي نظر الشعراء إليها بوصفها رمزاً للجمال والقوة. وامتازت عبر تاريخها بتصدير نخبة من العلماء والمفكّرين. ونستضيف في هذا العدد الشاعر السوداني عمّار حسن، الذي يؤكد أن المشهد الشعري العربي يبشّر بخير كثير. كما يشير إلى أن الشعر في بلده السودان متّصل بتاريخ خالد.

وفي حوار آخر، تستضيف «القوافي» الشاعر المغربي محمد أبيجو، الفائر بالمركز الثاني في «الشارقة للإبداع العربي» التي يقول عنها إنها حافز كبير لتطوير التجربة الإبداعية؛ وفي حديثه عن المشهد الشعري في بلده يؤكد أن القصيدة المغربية تستمد خصوصيتها بشكل أساسي من التنّوع.

كما تحدث في «آراء» مجموعة من الشعراء عن فن «الارتجال» الشعري، وأهميته في الحكم على تجارب الشعراء وإمكاناتهم الفنية في الكتابة، واتفقوا على أنه مهارة خاصة وأداة لصقل الموهبة وامتحان لكل شاعر.

وكما في كل عدد، نترك أمام القارئ مجموعة من المقالات النقدية والبحثية ذات العناوين المتنوعة والمتميزة التي نقفز عبرها فوق حاجز الزمن والعصور.. منها: «عينية» الشاعر نصيب الأصغر/ فاكهة الشعر التي طارت في آفاق الأدب. «العطر في الشعر العربي.. رائحة تعبق بالدلالات والمعاني». «ديك الجنّ الحمصي.. سيرة ثرية وشاعرية رفيعة». وقراءة في ديوان «استرح أيّهذا الطريد» للشاعر محمد طايل. وننشر قصائد لشعراء من مختلف المناطق العربية وما حولها.

# مجلات دائرة الثقافة عدد سبتمبر 2025م

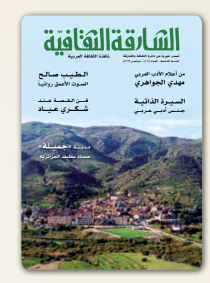










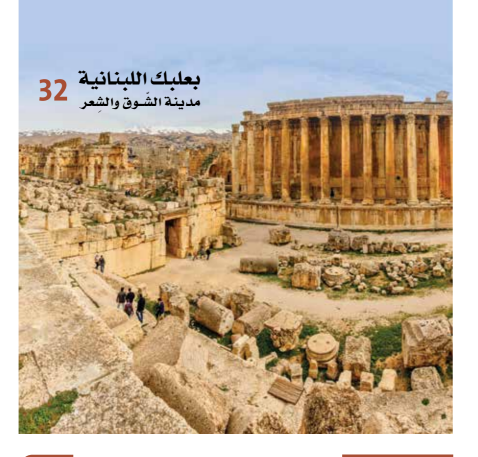


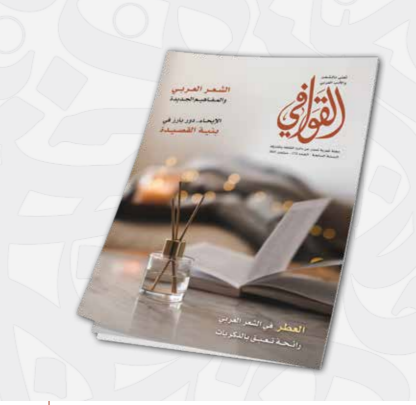




ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة الهاتف: 5123303 6 971+ البرّاق: 5123303 6 971+ البرّات sdc@sdc.gov.ae البريد الإلكتروني: www.sdc.gov.ae









مجلة شهرية تُعنى بالشعر والأدب العربي تصدر عن دائرة الثقافة العدد (73) - سبتمبر 2025

# رئيس دائرة الثقافة

عبدالله بن محمد العويس

### مدير إدارة الشؤون الثقافية محمد إبراهيم القصير

مدير التحرير محمد عبدالله البريكي

### هيئة التحرير

عبدالرزاق الربيعي د. حنین عمر عبدالعزيز الهمامي

# المتابعة والتنسيق

نورة الخاجة

### التصميم والإخراج محمدسمير

### التدقيق اللغوي فواز الشعّار

التصوير إبراهيم خليل

التوزيع والإعلانات خالد صديق

# شعراء العدد:

- 18 جعفر حجاوى 19 عبدالله أبو شميس
- 20 عبدالمنعم حسن محمد
  - 21 محمد الكامل
    - 38 صبری خاطر

14

22

48

54

64

74

84

90

- 39 علا خضارو
- 40 عبدالله حمادة
- 41 آمدو على إبراهيم
  - 60 أعمر عبدى
  - 61 عبدالنبي نصر
  - 62 فاتح البيوش
  - 63 سالم أغ انار
- 78 عمر أبو الهيجاء
- 79 عبدالرزاق حبيب
- 80 محمد سعيد العتيق
- 82 دیدی عبدالرازق
- 83 محمد يحيى محمود
  - 94 داوود التجاني
- 95 محمد عرب صالح
- 96 أحمد الصويري
- 97 زين العابدين الضبيبي

- الطلل.. جدلية البقاء والرحيل 08 في الشعر العربي القديم
  - الإيحاء في الشعر العربي أهمية الفكرة وتوليد المفاهيم الجديدة
    - السوداني عمار حسن..
    - يرى أن الشعر رسالة إنسانية
    - ديك الجن الحمصي .. سيرة ثريّة وشاعريّة رقيعة

    - رائحة تعبق بالدلالات والمعاني
    - أحمد عميش يعدو وراء الخيالات في «أرض من الورق»
    - محمد طايل.. يرفع راية الطموح في «استرح أيهذا الطريد »
  - عينيِّة الشاعرنصيب الأصغر ... فاكهةُ الشعر التي طارت في آفاق الأدب

- الصداقات الأدبية.. مقال بين النّدرة وبلاغة المنافسة
  - عصور
- العطرفي الشعر العربي دلالات
  - تأويلات

إطلالة

آفــاق

أول السطر

- استراحة الكتب
- نوافن
- المواد المنشورة في المجلة تعبر عن كاتبيها ولا تعبر بالضرورة عن رأي دائرة الثقافة.
  - ترتيب المواد و الأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية. • لا تقبل المواد المنشورة أو المقدمة لدوريات أخرى.
  - أصول المواد المرسلة للمجلة لا ترد لأصحابها نشرت أو لم تنشر.
- تتولى المجلة إبلاغ كتّاب المواد المرسلة بتسلّمها، وبقرارها حول صلاحيتها للنشر أو عدمها.

### الأسعار:

الأردن: ديناران المغرب: 15 درهماً تونس: 4 دنانير

البحرين: دينار مصر: 10 جنيهات السودان: 500 جنيه

الإمارات: 10 دراهم السعودية: 10 ريالات عُمان: ريال

### وكلاء التوزيع:

- الإمارات: شركة توصيل للتوزيع والخدمات اللوجستية 800829733535
  - السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة الرياض 8001240261
  - سلطنة عُمان: مؤسسة العطاء للتوزيع مسقط 96824491399+
    - البحرين: مؤسسة الأيام للنشر المنامة 97317617734+
  - مصر: مؤسسة الأهرام للنشر والتوزيع القاهرة 20227704213+
    - الأردن: وكالة التوزيع الأردنية عمان 96265300170+
  - المغرب: سوشبرس للتوزيع الدار البيضاء 212522589913+
  - تونس: الشركة التونسية للصحافة تونس 21671322499+
- ، السودان: دار الراوى للنشر والتوزيع الخرطوم 249123987321+

### عناوين المجلة

الإمارات العربية المتحدة، حكومة الشارقة دائرة الثقافة ص.ب: 5119، الشارقة هاتف: 97165683399+

برَاق: 97165683700+ Email: qawafi@sdc.gov.ae poetryhouse@sdc.gov.ae www.sdc.gov.ae



# من قصيدة «أراك عصيّ الدمع»

وَفَيْتُ وَفَي بَعْضِ الْوَفَاءِ مَذَلَّةٌ

لإنسانَةٍ في الْحَيِّ شيمَتُهَا الْغَدرُ
وَقَورٌ ورَيْعِانُ الصِّبا يَستَضِزُها
فَتَأْرُنُ أَحْياناً كَما أَرِنَ المُهْرُ
ثُسائِلُني مَنْ أَنتَ وهْيَ عَليمَةٌ
ثُسائِلُني مَنْ أَنتَ وهْيَ عَليمَةُ
وهَالْ بِفَتيَ مِثْلِي عَلى حالِهِ نُكْرُ
فَقُلتُ كَما شَاءَت وشَاءَ لها الهوى:
قَتيلُكِ، قَالَتْ: أَيْهُم فَهُمُ كُثْرُ
فَقُلتُ لَها: لَوْ شِئْتِ لَمْ تَتَعَنَّتي
ولَمْ تَسأَلِي عَني وعِنْدَكِ بِي خُبْرُ
فَقَالَتَ: لَقَدْ أَزْرِي بِكَ الدَّهْرُ بَعْدَنا
وماكانَ لِلأَحْزانِ لَولاكِ مَسْلَكُ
وماكانَ لِلأَحْزانِ لَولاكِ مَسْلَكُ
إلى القَلْبِ لَكِنَ الهَوى لِلْبِلى جِسْرُ

أبو فراس الحمداني العصر العباسي







مكان، تاركاً في كل بقعة د. محمد أبوشوارب

يَمُـرُّ بِهِا قطعـةً من روحه وأطيافاً من ذكرياته، حتى أصبح الارتحال طقساً حتميّاً، وأصبح الطلل مشهداً مستعاداً تحاصر آثارُه وبقاياه الإنسانَ حيثما يَمَّمَ وجهه.

ما بين الميلاد والوفاة

أُلفَ العربيُّ وجود الأطلال في عالمه، وأحسّ وقع حضورها في نفسه، حتى أنه ربما صار يتماهي معها ويرى فيها صورة ذاته وهو يمضي في طريق الحياة، يجابه الصحراء بكل ما فيها من نبات وحيوان وريح ومطر وحجر وبشر، فإذا حانت النهاية وأقلعت الروح عن الجسد، أمسى أثراً بعد عين. وكذلك الطلل ما كان سوى منزل عامر بأهله، يحفل بمن يغدون عنه ويروحون إليه؛ فإذا امتنع المطر وجفَّت الضروع وانقطع الكلاً، لم يعد ثمة مَفرٌّ من الرحيل، فيمسـى هو الآخر أثراً من

ومثلما عجز العربيُّ عن مواجهة طغيان الرحيل، لم يكن باستطاعته كذلك أن يتفلّت من سلطة الأطلال وسطوتها على نفسه، فآمن بها ونقش رسومها في صدارة غنائه الشعري، مسجلاً وقوف بمنازل الذكريات في محاولة يائسة الستعادة حياتها القديمة التي لم يعد باقياً منها سوى علائم بالية اشتبهت أمام عينيه ظلالها الغائمة بنقوش الوشوم الواهية.

ومنذ أبعد عهوده التي نعرفها التقط الشاعر القديم هذه الثنائيـة الموحيـة، وأقبل على اكتشاف آفاق ما يمكن أن يقع بين الطَّلَل والوَشْم من تداخلات وتقاطعات، وسعى إلى تشكيل معالم صورة فنية حية مؤثرة تصدر عن هذه الثنائية وتعبر عنها.

الطلل مشهد مستعاد يحاور آثاره وبقاياه الإنسان



وربما كان من أقدم آثارها على صفحة الشعر العربي قول أبي قلبة الهُذَلي:

### أُمِــنَ الَّـقَــُـولِ مَـنــازِلٌ ومُـعَــرَّسُ كالوَشْــمِ في ضاحي الــذِّراع يُكَرَّسُ

ويبدو أن شعراء نا القدامى قد افتتنوا بما أبدعه المغيال الجمعي من مشابهة بين الطلل والوشم، واستغوتهم تلك المناوبة الدائرة بينهما وتأثروا بما تستدعيه من أطياف جدلية البقاء والفناء في فكر الإنسان العربي وفي وجدانه فتتابعوا واحداً بعد واحد على مناوشة هذه الصورة الموحية ومعالجة خطوطها، وتفنّنوا في نسج خيوطها من مفردات الواقع من حولهم، وحاولوا أن يكتشفوا عبرها ما استشعروه من تجليات الصراع من أجل استمرار الحياة في عالم الصحراء.

وعلى الرغم مما يجمع بين هؤلاء الشعراء من روابط المعاصرة والبيئة المشتركة، فقد كانوا متفاوتين فيما بينهم في ترسيم معالم هذه اللوحة الفنية وفي تشكيل ملامح موضوعها الموصوف «الطلل» وصورتها الواصفة «الوشم».

وقول المُخُبِّل السَّعْديِّ: فَكَانُ مِا أَبْقَى السَبَوارِحُ والْأَمْطارُ مِن عَرَصاتها الوَشْمُ والْأَمْطارُ مِن عَرَصاتها الوَشْمُ

وقول رَبِيعَةَ بن مَقْرُومِ الضَّبِّيِّ: **تَــخــالُ مَـعِــارِفَـهــا بَـعْــدَمــا** 

تحان معارفها بعداما أَتَـتُ سَنَتانِ عليها الوُشُوما وقول لَبيد بن رَبِيعَة العامريِّ:

فَكَأَنَّ مَعْروفَ اللَّايِّارِ بِقادِم فَبُراق غَوْلَ فالرَّجام وُشومُ

DD -

كان الإقبال على اكتشاف ما يمكن أن يقع بين الطَّلَل والنقوش

وقوله في مطلع قصيدة أخرى: لِهِنْدٍ بِأَعْلِمِ الأَغْسِرِّ رُسومُ إلى أُحُسِدٍ كَأَنَّهُنَّ وُشُومُ

وسواء أضاء الشعراء على مجمل الطلل أو على ما عُرِفَ من آثاره أو ما تبقى منها، وسواء اهتموا عُنُوا بتحديد مواضع الأطلال أو أزمان غيابهم عنها أو أسباب ما أصابها من عفاء من مطر أو رياح أو غيرهما، فلا تكاد الصورة الفنية تمتاز في تلك الأبيات السابقة بشيء من الألوان أو الظلال فوق ما يمنحه تعريف «الوشم» من دلالات الوضوح والتحدد، أو يتيحه تنكيره من دلالات الميوعة والخفاء، على العكس مما نرى في تشكيلات فنية أخرى تنال فيها هذه الصورة حظوظاً أوسع من

يُقُولُ طُرَفَةُ بِنِ العَبْدِ في مفتتح قصيدته الدالية المطولة: لِخُولُةَ أَطُللاً بِبُرْقَةِ ثَهْمَدِ تَهُمَدِ تَلوحُ كَباقى الوَشْم في ظاهر اليد



فمن الشعراء من اكتفى في معالجته بأن يضع كل طرف منهما بإزاء الآخر، قانعاً بما تقيمه علاقة المشابهة من أواصر تعبيرية تجمع بين الموضوع وصورته، على نحو ما نقراً في قول الطُّفَيْل بن عَوْف الغَنويّ:

لِلْمِنْ طُلْكُ بِذِي خِيَمٍ قَديمُ يَلُوحُ كَلَّنَ بِاقْيِهِ وُشُومُ يَلُوحُ كَلَّنَ بِاقْيِهِ وُشُومُ

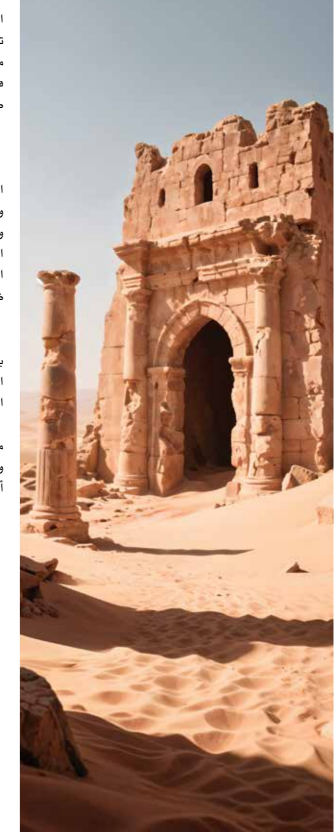
وعلى دربه قول زُهَيْر بن أبي سُلْمى: هاجَ الضوادَ مَعارفُ الرَّسْم قَضْرُ بذي الهَضَبَاتِ كَالوَشْم

99

أُلِف العربي وجود الأطلال وأحس وقع حضورها في نفسه

10

2025 " (72) . . .



إن حضور الضميمة الإضافية «باقي الوشم» في موقع الوصف يفتح أفق التصوير أمام دلالات نفسية مختلفة تماماً، تتجاوز حدود المشابهة الخارجية وتفتح الباب لظهور آثار الصراع من أجل البقاء على جبهة النص، وهو ما يبدو أكثر بروزاً ونصاعة في حرص شاعر مثل المُتنَخِّل الهُذَليِّ (مخضرم)، على تأكيد صمود المنزل وقدرته على الحياة ومقاومة العفاء؛ يقول:

# هَـلْ تَعْرِفُ المَنْزِلَ بِالأَهْيَلِ

كالوَشْمَ في المِعْصَم لَمْ يَخْمُلِ

وربما أدرك كثير من الشُعراء أن فعالية هـنه الصورة في التعبير عن الصراع من أجل البقاء تكمن في تقديم لوحة «الوشم»، وتنظيم حركتها، عبر مفردات دالة على التجدد والاستعادة والتأكيد والتكرار، بما يتيح القدرة على المقاربة بين معكوسات عناصر الصورة ومتناقضاتها، على نحو يحيل إلى الترابط بين الديار العامرة والوشوم الزاهية، وهو ما تميزت به ملامح «الوشم» في ظهورها الأقدم عند أبي قِلابَة الهُذَليّ:

### كَالْوَشْمِ فِي ضاحي الذُّراعِ يُكَرَّسُ

إن جملة الحال التي تصور الوشم مُكَرَّساً بعضه فوق بعض على ظاهر الذراع تخلق إحساساً عميقاً بالتراكم الواعي المقصود الذي يصور الرغبة في مواجهة الفناء والإصرار على التمسك بالحياة.

وأغلب الظن أن هذا التصور كان حاضراً بقوة في وعي كثير من الشعراء اللاحقين الذين حرصوا في المقاربة بين «الوشم» و «الطلل» على التركيز على عملية ترجيع الوشم وإعادة رسمه على أيادي النساء.

. يقول عَنْتَرة بن شَدَّاد:

أَلا يا دارَ عَبْلَةَ بِالطُّوِيِّ

كُرَجْعِ الوَشْمِ فَي كُفِّ الهَدِيِّ

ومثله قُول زُهَير بن أبي سُلْمي: تَ حَمَّ ا أَذُهُ لُهُ مِنْ لُهُ هُ

تَحَمَّلَ أَهْلَهُ مِنْهُ فَبِانُوا وفي عَرَصاتِه مِنْها رُسُومُ

يَـلُحْنَ كَـأَنَّـهُ أَنَّ يَـدا فَـتَـاَة

تَرَجَعُ في مَعاصِمِها الوشومُ وقول عبدالله بن سَلَمَة الغامديّ:

لِمَن الدِّيارُ بتُولَعَ فَيَبوس

ُ بُنِي ... فَبَيَاضُ رَيُّطَةً غُيْلَ رَ ذَاتِ أَنيسِ أَمُسَتْ بِمُسْتَنِّ الرِّياحِ مُضِيلَةً

كَالُـوَشِّـمِ رُجِّعَ فَـي يَـدِ الْمَنْكُوسِ وقول أبى الطَّمَحان القَّيْنَي:

لِمَن طَلَلٌ عاف بِـذَات السَّلاسِلِ كَرَجْع الوشُّـوم في ظَهُـور الأَنامِل



إن تواتر الاقتران بين عناصر هذه الصورة بعضها ببعض مسفر ولا شك عن ذوبان ما بينها من فواصل حتى ليلتبس المَجازيِّ بالحقيقيِّ، ونشعر بأن هناك تصوراً أقوى من الصورة ذاتها وأبعد من حدودها، وكأننا أمام حقيقة راسخة يكشف الشعراء عن تجلياتها المختلفة والمتنوعة، عبر تداول هذه الصور وتواترها باطراد لا يسعى إلى مجرد إحراز المشابهة بين الطلول البالية والوشوم الباهتة، بقدر ما يحمل الإحساس بالأمل في إمكان استعادة حياة الطلل مثلما تستعيد النقوش زهوتها حينما تعاود النساء زينتها وتجدد وشومها. وكما يتفنّن الكتّاب في توشية العروف على صفحات الكتب؛ يقول أبو ذُوَيْب الهُذَليَّ

عَرَفْتُ الدِّيارَ كَرَقُهم السَدُواةِ
عَرَفْتُ الدِّيارَ كَرَقُهم السَدُواةِ
يُرَبِّرُها الكاتِبُ الحِمْيَرِيُّ
بِرَقْمٍ ووَشْهم كَما زَخْرَفَتْ
بِرَقْم ووَشْهم كَما زَخْرَفَتْ

77-

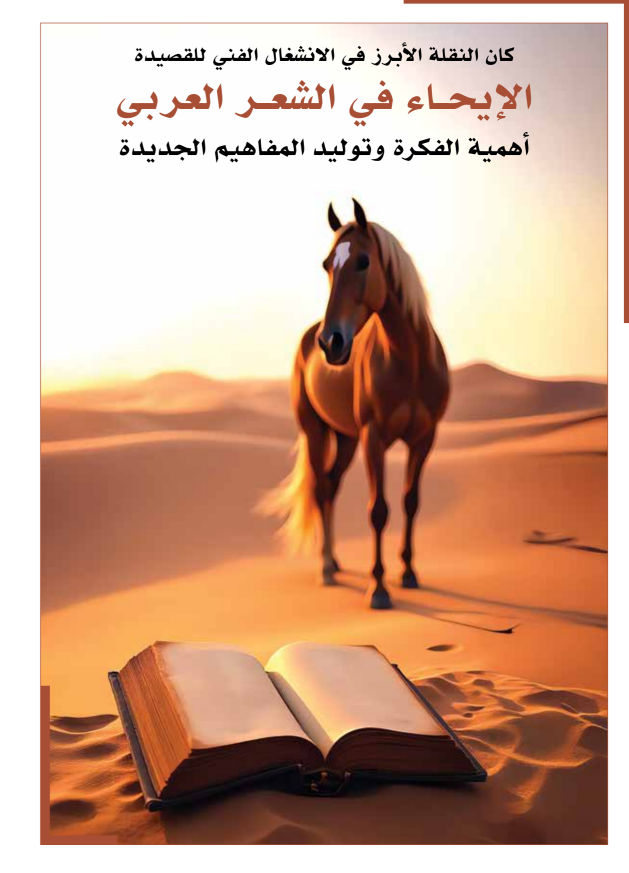
هناك من اكتفى في معالجته بأن وضع كل طرف منهما بإزاء الآخر

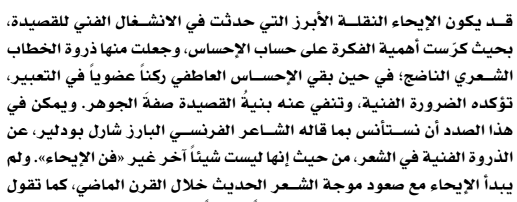
وربما بلغت هذه الصورة ذروتها في شعر لَبِيدِ بن رَبيعَة العَامِرِيِّ، حين يقول:

وَجُلا السُّيولُ عَنِ الطُّلُولِ كَأَنَها زُبُر تُجِدُ مُتُونَها أَقْلامُها أو رَجْعُ واشمَة أُسفَ نَؤُورها كَفَفًا تَعَرَضَ فَوْقَهُنَ وشامُها كَفَفًا تَعَرَضَ فَوْقَهُنَ وشامُها

فبقطع النظر عما تحمله صورة لبيد من تسجيل واقعي لمشهد كشف السيول الجارفة عن الطلول المطمورة.. فإن المستحضار الماء في هذه الصورة مُفْض بذاته إلى تصور استعادة الحياة وتجددها، ويحضر بمباشرة ووضوح في الفعل «تُجِدُ»، بما له من دلالة مركزية تنهض عليها صورة «الطلل/ الكتاب»، بمعاودة الأقلام تجديد الحروف على صفحات الكتاب؛ وهي الدلالة ذاتها التي تبدو على نحو مفصل في صورة «الطلل/ الوشم» حين نرى المرأة الواشمة وهي تجدد بذر مساحيقها على نقوش الوشم في أشكال دائرية «كففاً» أو مستطيلة «كففاً»؛ لتتحول الصورة من مجرد مشابهة ملتقطة بين موضوعين متقاطعين إلى مشهد حيًّ يعكس خصوصية التاول في إطار الرؤية العامة المشتركة التي تنبع من خبرة جماعية بالحياة، تؤمن بتوالي أدوارها وتتابع أشواطها بين النضارة والذبول والتجدد والعفاء.

القالي القالي





بعض السرديات النقدية، بل كان دائماً حاضراً في صلب الاشتغال الشعرى للقصيدة العربية. على هذا المستوى يمكن الوقوف عند كثير من الأمثلة الشاهدة على شعرية الإيحاء، وفق كرونولوجيا تبدأ من العصر الجاهلي، ولا تنتهي عند قصائد العمود الجديدة التي يكتبها الشعراء العرب اليوم.

> وستكون البداية من شعر امرئ القيس ، الذي استخدم دائماً في قصائده نوعاً من الإيحاء المشهدي الذي يزاوج في اشتغاله بين قاموس الطبيعة ولغة الأحياء؛ فنجد في شعره عناصر السفر التي تمتح من ثراء الطبيعة، كالنافة والخيل والقوافل، وكلها توحي بنيّات الرحيل، والصبر على مصائب التيه ومشقّة الفقد، وتلمّح بالرغبة العارمة في السفر الذي لا يتوقف عند وجهة واحدة والذكرى بالانطلاق نحو الآتي من الزمن. ومحددة؛ ومن ذلك قوله في معلّقته:

كَأُنِّي غَـداةَ الْبَيْنِ يَـوْمَ تَحَمَّلوا لُدى سَمُرات الحَيِّ ناقفُ حَنْظُل وُقوفاً بها صَحْبِي عَلْي مَطِيَّهُمْ يقولُونَ لا تَهْلكُ أسَى وتَجَمَّل

في البيـت الأول يتأمّل حاله فـي وداع الأحبّة، إذ يراقبهم وهم يرتحلون وسط أشجار السَّـمُر، وهو الممعن في الحزن والحسرة يعتصره الألم ،كرجل يضرب الحنظل، ليخرج ما فيه من ماء مُرّ، في تصوير شعري مؤثر لحالة الإحساس العارم بمرارة الفراق. ثم ينتقل من الإحساس إلى الإيحاء بالفكرة، وهنا نقف عند لفظ «مطيّهم»، وهي ما يُركب من الإبل، فنجد المعنى الواضح يشير إلى ركوب صحبه نياقَهُم ثم وقوفُهُم لأجله انتظاراً له وحثّاً له على مغادرة الأطلال والرحيل معهم في دوائر السفر. والدلالة الرمزية للنوق في هذا البيت توحي بحركية الحياة واستمراريتها وانفتاحها على المستقبل، بدل الوقوف غير المجدى عند عتبات الماضي ونوائبه العاطفية والاجتماعيــة. وتحمــل رمزيــة الناقة هنا إيحــاءً مُركّبــاً زمنياً ومكانياً؛ فهي مع المستقبل ضد الماضي، ومع الإقبال على

أماكن أخرى، عبر السفر بدل الوقوف البكائي عند الأطلال وأهلها. كما تحمل رمزية الناقة في هذا المثال معانى المواساة والمؤازرة للصحب الذين ركبوا نوقهم ثم لم ينطلقوا، بل حثّوا صاحبهم على المضيّ معهم. ويصل الإيحاء الرمزي إلى ذروته عند معانى الصبر على المعاناة، وخيار مكابدة الحنين بالرحيل

شعر عنترة بن شداد هو الآخر مفعم بالنبرة الإيحائية، قوية السبك وبديعة الصورة. ويأخذ الإيحاء عنده طابعاً قصديّاً مندفعاً صوب قيم نضالية فردية تنتصر لإرادة الذات في التحرر من قيد العبودية، ومغادرة سجن الرقّ. وبالنظر إلى السياق التاريخي الذي يؤطّر شعره، نجد رمزية السيف موحية جداً ودالةً على غايات الكرامة والشجاعة والمغامرة من أجل الحرية، في نفس شعري هادر وبليغ؛ هكذا كرّس عنترة رمزية السيف في قصائده مُسخّراً دلالتها الفنية من أجل خلق هُويته الشعرية الخاصة والمتمردة

نادَيْتُ عَبْساً فاستجابوا بالقنا وبكُلُ أبيضَ صارم لُـمُ ينجَل إنَّى امْرِؤُ مِنْ خَيْرِ عَبْسِ مَنْصِباً شُطْري، وأحْمي سائري بالمنْصَل

عمر الراجي

ما يميـز جريـر قدرتـه على توليد مفاهيم جديدة



نرى أن استخدام لفظيْ الصارم والمنصل، وكلاهما يعني السيف الحاد يأتي موحياً بدلالات مقصودة، أبرزها القوة والإقدام والشجاعة، والإصرار على الذود عن حمى الذات. لكن أكثر هذه الدلالات لفتاً أن يكون السيف محدِّداً جديداً للهُوية. بمعنى أن يثمن المرء هُويته ونسبه ومكانته الخاصة في المجتمع بالسيف، لا بسواه. وتنبعث دلالة السيف في هذا المثال من معطى ذاتي، هو الانقسام الاجتماعي الداخلي الذي يعانيه عنترة، لتأرجح كيانه بين الحرية من جهة الأب، والعبودية من جهة الأم. لذلك يصبح السيف رمزاً وحيداً للكمال والاستقرار الهُوياتي، الذي يطفظ الطبقية وتراتبية النسب، ويحمي ببأسه خصوصية صاحبه. بل ويمثل السيف في ذروة المعنى الإيحائي وثيقة نسب جديدة للشاعر، تثبت شرفه وشهامته ونبه.

ومع الانتقال زمنياً إلى مرحلة الشعر في صدر الإسلام، نهاية القرن الأول الهجري، نجد في شعر جرير إيحاءً خاصاً يأخذ طابع الوصف المستند إلى قلب المعنى أو الذهاب به بعيداً من دلالته المباشرة. مُفرّغاً بذلك الأشياء من معانيها المألوفة ومضيفاً لها أفق الإيحاء الدلالي؛ ففي الغزل مثلاً، اعتاد الشعراء وصف العيون والتغني بجمالياتها الحسية والبصرية، لكن الوقوف عند إيحاءاتها الرمزية هو ما يلفت في شعر جرير، ونجد ذلك ماثلاً في قوله:

إِنَّ العُيـونَ النِّتِي فِي طَرْفِها حَوَرٌ قَتَلْنَنا أَثُمَّ لَـم يُحْيِيـنَ قَتْلانا يصْرَعْنَ ذااللَّكِ حتى لا حراكَ بهِ وهُـنَ أَضِعْـفُ خلق الله إنسـانا وهُـنَ أَضِعْـفُ خلق الله إنسـانا



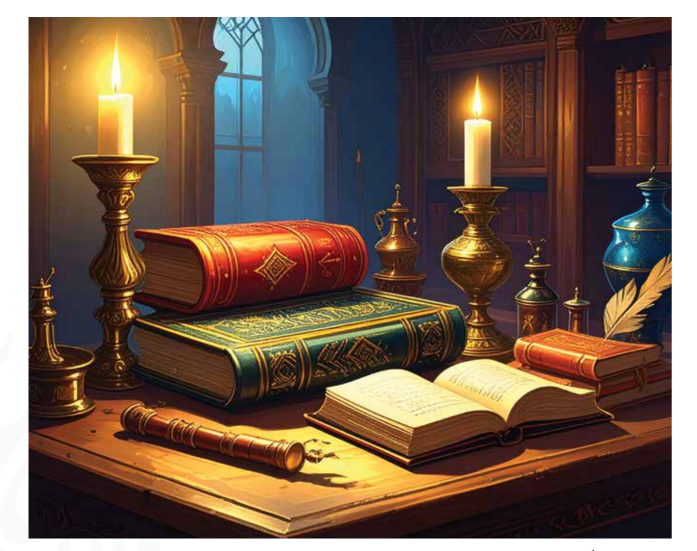
إن دلالـة العين هنا تبـرز في الإيحاء المتخيّل قبل المعنى الواقعي وفي الرمزيـة قبل القصد. فالعيـون التي يتحدث عنها الشاعر ليسـت عنصراً للجمال الأنثوي الأخّاذ فقـط، بل تحمل في دلالتها ما يوحي بسُـلطة الأنثى على الرجل وقوة بأسـها على كيانه النفسـي، رغم محدودية قدراتها البدنية. وفق هذا التصور، تنتقل العيون من المعنى التقليدي الدال على الحسـن، إلى رمزية الفتنة التي تتفوّق بشدة تأثيرها على عنف السيف وعنفوان الموت وصلابـة الفحولة. ولعل ما يميز جريـر في نزعته الإيحائية هذه، القـدرة على توليـد مفاهيم جديـدة من صلب الفكرة الرئيسـة. فالعيون الجميلة تنطلق من فكرة الحسـن الجسـدي المباشر إلى الإيحاء بفكرة أخرى غير مباشرة هي القوة والبأس في المستويات الرمزية.

وبالوصول إلى العصر الذهبي للقصيدة العربية، استمر الإيحاء الدلالي في أداء دور محوري داخل بنية الخطاب الشعري، لاسيما عند أبي الطيب المتنبي. وبالنظر إلى انشغال هذا الشاعر العربي الكبير بقراءة ذاته وغوصه في كنه أبعادها العظيمة، نجد ملامح السمو في المعنى والوقوف عند رموز الطبيعة الكبرى بغية الدخول معها في حالة من المساجلة المعنوية التي توحي في النهاية بأشياء عظيمة تنسجم مع غاياته الفنية غير المحدودة. ومن ذلك استخدامه للنجم في شعره، تارة للتعبير عن العلو والوهج والتفوق، وتارة أخرى للإيحاء بمكابدة النفس البشرية لألم المقارنة والسهر الطويل بحثاً عن دروب المجد.

نتوقف عند بيتين بديعين لهذا الطائر المحكي، كما يصف

حَتَّامَ نَحْنُ نُساري النَّجْمَ في الظُلَمِ وَلا قَدَمِ وَما سُراهُ عَلَى خُفُ ولا قَدَمِ ولا يُحِسُّ بِها ولا يُحِسُّ بِها فَقْدُ الرُّقاد، غَريبٌ باتَ لَم يَنَم

ويأتي حضور النجم هنا في سياق من الإيحاء الرمزي غير الاعتيادي، يعبّر فيه الشاعر عن مفارقات كثيرة، منها اطمئنان الكون وسكونه، مقابل اضطراب الذات وتقلّب أهواء القلب. على هذا المستوى النفسي، يصبح النجم مرآةً موحية ترى فيها الذات قلقها المزمن ومكابدتها للهم وسفرها في دروب التفكير، ضمن فلك من الوصف يدمج فيه الشاعر ببراعة بين حركة الكون وحركة النفس البشرية. وفي هذا الاتجاه نفسه من التحليل والوصف، نجد أن النجم قد تحول مشهدياً إلى مرآة تنعكس فيها صور المجاراة البشرية لحركة الكون وتململه في معارج السهر، واقتحام دروب الليل وإنْ بأشكال وأحاسيس مختلفة. فإذا كان النجم يمضي صامتاً في الليل ومطمئناً بلا خطو وبلا مشقة، وإذا كان يسهر



بطبيعت مرتاحاً ولا يكابد الأرق، فإن الذات البشرية على عكس ذلك تسير فيرهقها طول المسير، وتسهر فيحرق جفونها الكمد وينتهب جفونها وعقلها الأرق الحاد.

وبالوصول إلى قصيدة العمود الجديدة، نرى كيف استلهم المعاصرون من أسلافهم قدرتهم على تسخير طاقة اللغة وثراء صور المجاز في خلق نوع جديد من التخييل الموحي بالفكرة. وفي هذا الإطار نتوقف عند ملامح الإيحاء لدى شاعر معاصر هو السوداني محمد عبد الباري، الذي يقول في قصيدته الشهيرة «ما لم تقله زرقاء اليمامة»:

الأُرضُ سُّوْفَ تَشيخُ قَبْلَ أوانها المَوْتُ سَوْفَ يكُون فينا أَنْهُرا وسَيعبُرُ الطّوفانُ مِنْ أَوْطانِنا مَنْ يُقنعُ الطُّوفانَ أَلا يَعْبُرا

نتوقف مليًا عند دلالة الطوفان وما لها من رمزية موحية في التراث الديني والأسطوري، بحيث تتقاطع مع توصيف حالات

الدمار الفادح الذي يحدق بمنطقة ما، حتى يوشك ألا يُبقي فيها ولا يذر. بهذا المعنى وفي سياق الشاعر الزمني والفكري والاجتماعي، يصبح الطوفان بلا شك استعارةً مدروسةً عن خطر الحروب الأهلية والأزمات السياسية والفجوات الأمنية التي اجتاحت عدداً من بلدان العالم، لاسيما في المنطقة العربية. ولعل الملمح الرئيس في رمزية الطوفان هو الإيحاء بفكرة القوة القاهرة التي لا يمكن مواجهتها، إذ يتجلّى في ظل جبروتها وقسوتها عجز ُ الإنسان عن المقاومة وفشله في وقف الكارثة. يوحي ذلك كله بإرهاصات التيه الإنساني الذي يزكيه اليوم انسحابُ العقل والحكمة من معركة الوعي لمصلحة نزعات أخرى طارئة، تغذي بغرائزها حالات الانهيار الحضاري.

لقد استطاع الإيحاء لفت المتلقّي إلى أهمية الفكرة التي تود القصيدة إيصالها عبر اللغة، والتفاعل الفني الواعي مع العناصر الثقافية والاجتماعية والتاريخية التي يحفل بها التراث العربي، منذ البدايات الأولى وإلى اليوم.

16

2025 . . . . . . . . (73) . . .

# مرثية لأشياء لا تموت



# صاعد بالحب

مَشَوْاإلى آخري في الحُبِّ واعْتَكَفوا هُناكَ حَيْثُ تُصَلَّى في دَمي الصُّحُفُ على امْتداد حُروف المَدِّ في نَفَسى وَددْتُ لَـوْ أَنَّنـي أَمْتَـدٌ يـا لَهَـفُ غَسَلْتُ في حُلُو ما قالوا مَرارَ دَمي حتّى تَقاطَرَ شَهْداً قَلْبِيَ الصَّلفُ وكُلَّما كُنْتُ أُوْحى منْ مَحَبَّتهمْ زَمَّلْتُ قَلْبَ صَبِيٍّ في يَرْتَجِفُ تَنَزَّلوا في صَعيدِ الرُّوحِ ثُمَّ سَمَوْا ﴿ لَأَنَّهُ ۖ مَ أَصْفِياءُ الْحُبِّ حينَ صَفُوا مِنْ قَبْلِ أَن تَعْرِفَ الْأَنْهَارُ وُجْهَتَهَا مِنْ بَعْدِ مَا عَبَّأُوهَا الْحُبُّ وَانْصَرَفُوا مِنْ وَقْتِ ما كَانَتِ الْأَلُوانُ شَاحِبَةً صِفاتُها... والمَرايا لـم تَكُنْ تَصِفُ رأيْتُ -إذْ مَـرّ بي لَيْـلٌ- عُيونَهُمُ مَنْقوشَـةً في زواياهُ التـي وَصَفُوا الأصْدِقَاءُ قَناديلُ الوجودِ، إذا ضاقَتْ بنا عَتْمَةٌ، ضاؤوا بما نَزَفُوا الأصدقاءُ هَدايا الله يَبْعَثُها حُبّاً ولُطْفاً، ويَدْعوها فَتأتَلفُ هُمُ الَّذِينَ إِذَا اسْتَعْصَتْ بِهِ لُغَةٌ تَدَفَّتُوا أَبْجِدِياتٍ ولَـمْ يَقفُوا مِنْ حَيْثُ لا غَيْمةٌ في باله هَطَلوا من حَيْثُ لا شَجَرٌ في رُوحِهِ انْقَطَفُوا وجوهُهُ مْ... كُلّما حاوَلْتُ أقرَأُها تَسلّلَتْ مِنْ فَمِي، واحتَدَّ بِيْ شَغَفُ أنا بما في يَدي مِن زُرْقَةٍ بَشَرٌ وَقَفْتُ ذاكرتي لِلْحُبِّ فارتَشَفُوا أَلُـمُ كُلَّ شَـتاتي ثُـمَ أَعْبُرُنـي بمِـلْءِ ما عَزَفوا حُبّاً ومـا اقْتَرَفوا وها هُمُ... كُلّما ضاقَتْ عَليّ يَدُ مَشُوْا إلى أَوَّلِي في الحُبِّ... واعْتَكَفُوا







# هل یا تری



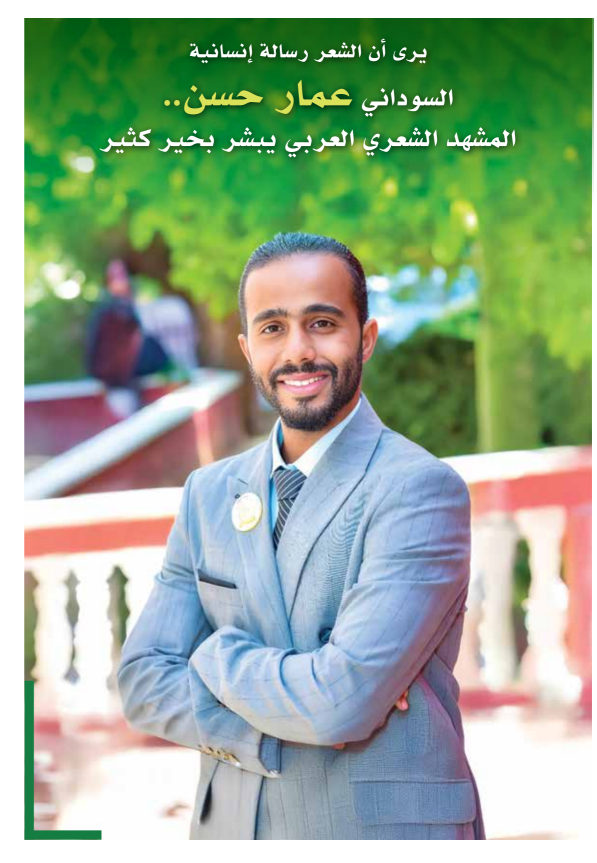
مازالَ يُغْريني الهَوى فأُسابقَهُ مِن إِدْلِبَ الْخَضْراءِ حتَّى الشَّارِقَةُ مازلْتُ أومن بالعُيون نواطِقاً أفْديك من أُنْثى العُيون النّاطقَةُ تَدْرِينَ؟ قالوا: في الغَرام سَذاجَةٌ إنْ تَسْـرقي قَلْبي فَلَسْـتِ بسارقَةُ أَشْعَلْتِ نَاراً في الضواد رَجَوْتُها مَنْ ذا رأى قَلْباً يَزيدُ حَرائقَهُ يا هنْدُ مَهْ لا فالحَياةُ دَقيقَةٌ عُمْري بِقُرْبِكِ ما أَلَذَّ دَقائقَهُ يا هِنْدُ مَهْ لا فالبلادُ غَريبَةٌ وأنا الغَريبُ فَما أرقَ عواتِقَهُ للوَجْدِ دَرْبٌ شَائِكٌ تَشْقَى بِهِ يَفْنيكَ ما إِنْ قَدْ مَشَيْتَ طرائقَهُ مازالَ يَخْنُقُني الحَنينُ لمَوْطن حتَّى نقشتُ على الوتين مناطقَهُ ما كانَ قُرْطُبِةً ولا غَرْناطِةً ما كانَ أنْدلُساً فَدَيْتُ طوارقَهُ ما أَوْهَنَتْ جُلُّ المصائب عَزْمَهُ ما نَكَّستْ رَيْبُ المنون بَيارِقَهُ يَرُويكَ منْ ظَما الزّمان كرامَة ويُريكَ أَسْبابَ العُلا وحَقائقَهُ مُتناقِضٌ في كُلِّ شَيء إنَّما كالحُبِّ حَتْماً لَـنْ تَفوتَ علائقَهُ هـو سـامِقٌ حَـدً السَّـماء بعِـزِّهِ وحَبيبَتـي حَدَّ المواطن سـامِقَهُ أنا عاشقٌ بَلَدي برغم فراقِنا هل يا تُرى هيَ مِثلُ قَلْبيَ عاشِقَةٌ

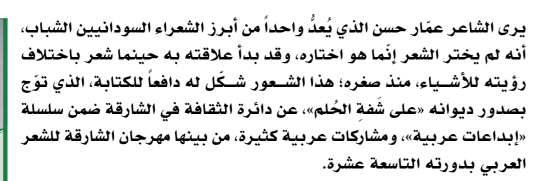
# جوهر الرضي

وكانَتْ تَخيطُ الأرْضِ.. كَانَ سُكونُ ﴿ وَكَانَ صَداهِا الْحُرُّ: كُنْ فَيكونُ

أمانَك.. فالوَقْتُ الخَـوْونُ خَوْونُ إذا هـانَ فَـرْدُ فالجَميـعُ يَهـونُ تواطأتِ الأيّامُ حَرْباً على امْرئ سُهولُ هَـواهُ أَزْهَـرَتْ وحُـزونُ ولَـمْ تَكُـن الأيّامُ مَجْبولَـةً على شوّون البَلايـا.. للزّمان شوّونُ مُحايدةً تَمْضي إلى الغَدِ، مِثْلَما بمُنْحَدَر الوادي القرارُ رَهينُ وما شيك حتّى نكَّس الوَخْزُ طَبْعَهُ هو الدَّهْرُ والدَّهْرُ البَريءُ ضَمينُ إذنْ.. شَـجُوُه أَلَّا يُشـارَ لكائـن بمـا ضامَـهُ.. إنَّ الزَّمـانَ مَديـنُ وقيلَ لَه: أَفْصحْ نُوفً، ومُرْ نُطعْ وحَقُّكَ مَهْما جُرْتَ فيه مَصُونُ وقيلَ لَه: أُسْرِج خَيالُكَ وامْتَحنْ مَداءاتنا.. إنَّ الخَيالَ حَرونُ إذا ظُنَّ ضيقاً في مَشـيئتنا، اتَّسـعْ ﴿ وَخُذْها بِما شَئْتَ، الظُّنونُ ظُنونُ أَقْيِلَى، فَقَدْ شَطَّتْ عَنِ النُّذُرِ النَّوى وَلَـوْ أَبْرَمُوهـا لَـمْ تَقَـرَّ عُيـونُ على نَقْض غَزْل النَّوْل من بَعْد قُوَّة تَهاداهُ في تيه الشِّعاب شُـجونُ وما انْسَـدَّت الأَبْوابُ إلَّا ورَفْرَفَتْ قَـوادمُ عَنْـقاءَ، وسالَ مَعينُ وزُفَّ نَسيمٌ يَنْفَحُ الزَّنْدَ شُعْلَةً فِداءَ «بروميثيوس» فارَ أُتونُ كَأَنَّ لَهِيبَ النَّارِ فِي الوَجْدِ جَوْقَةٌ كَأَنَّ جَناحِاتِ الدُّخِانِ لُحِونُ أتى أَمْرُها.. فاصْعَدْ إلى جَوْهَر الرِّضى فَثَمَّ ضياءُ الأُحْجيات رَصينُ







• لكلِّ مريد شيخ طريقة؛ ممّن أخذت الحرفة، واشتدّ عودك

عبدالرزّاق الربيعي

سلطنة عمان

- أظن أن كل الشعراء الكبار الذين قرأت لهم، كانوا المرشد والمعلَّم لي، والعرَّاب لتجربتي، قلّبت عيوني كثيراً على تجاربهم، وكان للمتنبّ ي يد عليا على بعث هذه الروح داخلي، ولعنترة، حيث إنه كان عذباً رغم تميّز الشعر في زمنه بالجزالة، والبرَدّوني، ذلك البصير الذي يرى ما لا يستطيع غيره، يصف الدنيا وكأن له من العيون المئات، ولعلِّي أعزو هذا الإلهام من البيئات التي ترعرعت فيها، آخذاً جلالة النيلين، إلى عراقة سبأ حيث ترعرعت، ووالداي المحبّان جداً للقراءة وللعربية.

> كنت أنظر للطبيعة نظرة الباحث عن أسرارها

ومثّل السودان في مهرجانات من بينها «الخرطوم للشعر العربي» في 2022 و «أفرابيا» 2018. ومسابقة «أحرار نوفمبر» في الجزائر. ونال جائزة مهرجان «أفنان» للإبداع الطلابي، والجائزة التقديرية لمهرجان شباب العرب الأول الذي أقامته وزارة الشباب العراقية في بغداد عام 2017، وجائزة المهرجان الأول في الجمهورية اليمينة عام 2010. كما نُشرت له قصائد في ديوان «قصائد النخبة»، في «مسابقة عبدالله بن إدريس الثقافية» الصادر عن وزارة الثقافة بالمملكة العربية السعودية

عن بدايات تفجّر ينبوع الشعر في روحه يقول «كنت أنظر إلى الطبيعة نظرة الباحث عن أسـرارها، الكاشف لخباياها، ولعلُّ هذه كانت من عيون الشعر، كنت أنجذب جداً لقصائد الكبار حينما أقرؤها، وأتمنى أحيانا أن تكون القصيدة لي؛ قرأت كثيراً، وكنت أشعر بالجذوة تكبر وتكبر داخلي، حتى استجبت لها، وأشعلت أقلامي وأوراقي، ومن هنا أظهر لي الشعر نفسه.



### • هل تتذكر أول ديوان قرأته لشاعر عربي؟

- كان للمتنبِّى، ففتح لى آفاقاً كبيرة، ومن شم كانت لديّ مخطوطات من الورق القديم الأصفر، الذي شعرت فيه بعمق تفاصيلها، كانت تتناول أشعار الصعاليك وحياتهم، وجدته في مكتبة والدى المحتشدة بالكثير، وكذلك المعلقات، التي كنت أغرق

### \* كيف ترسم لنا ملامح المشهد الشعري الحالى في السودان؟

- المشهد الشعرى في السودان متّقد جداً، حيوى، حيث إننا كنا نهرب للشعر ونلجأ إليه، من رتابة الحياة وتقلّباتها. وكلما حلَّت بالبلاد فاجعة، زاد اتَّقاده وتوهَّجه؛ الشعر عندنا غذاء يجب على الجميع تناوله، نعيشه في حياتنا اليومية، في هدهدات الأمّ لطفلها، في مناجاة الصديق صديقه. لدينا الآن أسماء شبابيه شاعرة لها صوتها مع المختلف، ومزاجه النيلي الأسمر. الشعر في السودان أسمر شامخ، متّصل بتاريخ العظماء، لذا نحن متفائلون بالكثير من التوهّج في المستقبل القريب وفي الحاضر بإذن الله.

### • ماذا عن الشعر العربي اليوم؟ وهو يواجه تحدّيات كثيرة؟

أنه أصيب بموجة من التشابه والمحاكاة فرضتها أسباب معيّنة، إلا أن هنالك مجموعة من الأسماء الشعرية العربية، التي تعي هذا الأمر وخطورته، وتسعى للخروج منه، بالحفاظ على فرادة الصوت، ونجابة الصورة واللغة الشاعرة. الشعر قائم على التفرّد، والتشابه يفسد عليه هيبته، ولكن المشهد يبشِّر بخير كثير، المتلاكه أسماء جميلة ومختلفة.

# الشعر في السودان متصل بتاريخ العظماء



- يمرّ الشعر العربي هذه المرحلة بمنحنيات كثيرة، وأبرزها

• وما الرسالة التي يحملها الشاعر لمجتمعه وينقلها إلى الأجيال المقبلة ؟

- الشعر رسالة كبرى، في اعتقادي الخاص، أظن أن الشاعر يجب أن يملأ روحــه بالقضية التي يودُّ الإضاءة عليها لأيام، حتى يتشرّب بها عقله الباطن، لأن الشعر الحقيقي يكتب في حال من عدم الوعى الإبداعي؛ فكلما حاول الشاعر أن يوقظ عقله حينها، يفسد تجلّيه وشاعريته، فالتشبّع بالقضية، ومناقشتها، والاحتشاد

داخلها الكثير من القضايا لتعالجها بفنّها. • وما واجب الشاعر مع تعاظم المسؤولية الملقاة على عاتقه؟ - يقع على عاتق الشاعر الكثير، شئنا أم أبينا؛ فالعالم ينظر بها، يمكّن الشاعر من نقله بصورتها الشعرية، من دون التملّص

مه المان المارقة الشع العرب و

إلى الشاعر نظرة القدوة، فعليه أن يكون على قدر هذه النظرة. يجب عليه أن يكون ملتصقاً بقضايا مجتمعه، ويعالجها بشكله الشعري المختلف، من دون أن يهملها، أو يزرع الفتن بطريقته العلاجية. الوضع الآن حسّاس لأبعد درجة، لذا على الشاعر أن يكون يقظاً دائماً، لأنه سفير بلده وأمته. يجب أن يعي معنى أن يكون شاعراً يحمل لسان قومه وهمهم.

من القيمة الفنية الأهم، لأنّ الشعر في جوهره قيمة فنية تحمل

عمار حسن في مهرجان الشارقة للشعر العربي

### • متى تدهمك القصيدة؟

- أنا شاعر مشّاء، حينما أشعر بالحالة الشعرية تتنزّل، أنفصل تماماً عن العالم، أتمشَّى كثيراً جداً، قد يراني البعض أمشى على الطرق المعروفة، ولكنني في الحقيقة أمشي في بقاع لا يرونها؛ لحظة تنزّل الشعر مختلفة، تجعلك خارج عالمك، وحينما تعود يكون لديك الكثير لتخبر به.

• حين بدأت الكتابة الشعرية ، كانت الخيارات الختيار الشكل الأنسب مفتوحة أمامك؛ لما اخترت كتابة قصيدتك وفق نظام الشطرين؟



الشعر في جوهره قيمة فنية تحمل داخلها الكثير من القضايا



# كان للمتنبي يد عليا على بعث هذه الروح داخلي

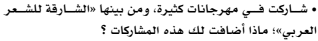
- أعتقد أن نظام الشطرين يحتمل الكثير جداً، كلّما روّض الشاعر تفاصيله، أسلمه زمامه، ولأنه يحتفظ بصدمة الفنية، ومطالعه الخلَّابة، فله سـطوة الوصول اللطيف إلى ألباب مستمعيه؛ وكما أن لشعر التفعيلة أبوابه، أظن أن للشطرين أبوابه، فهما كفرسي رهان.

• وسط مخاوف من انصراف الجمهور، وتراجع مبيعات كتب الشعر في المعارض، كما يقول الناشرون، كيف يمكن للشعر أن يستعيد ألقه ويفرض حضوره؟

- بأن يزرع في نفوس الناس، وخاصة الصغار منهم، أن الشعر ديوان العرب، به عزّتنا وعلومنا، وتاريخنا، وحاضرنا، ومستقبلنا. يجب أن يكرّس جانب كبير، وقوّة عظمى من الإعلام لترسيخ محبّة الشعر ومهابته وقيمته في نفوس الناس.







- هذه المهرجانات هي أسواق كبرى كسوق عكاظ، غير أنها تفتح باباً للشاعر كي يبلغ صوته للناس، هـى كذلك مقام لتبادل جميل اللغة، والتصاوير. كل شاعر يأتي من بيئته، يحمل ملامحها، ويشارك بها بقية الشعراء، هذا الحشد يغيّر الكثير، ويضفى الكثير من الجمال على ملامح الشاعر وتجربته، وفوق ذلك، أكبر ما تقدمه للشاعر، منصة تحترمه، وجمهور ينصت له؛ هذا أقصى ما يشعر الشاعر بالثراء.

# على موعد في الروح عمّار حسن سعد الدين - السودان



تَنَسَّل فَجْراً حينَما اشْـتَدّت الظُّلْما كما تَخْرجُ الأَنْوارُ مِنْ خافقِ الأَعْمى خَرَجْتَ، أَلَيْسَ الحُبُّ أَوِّلَ مَعْرَج لِتَلْتقيَ الأَرْواحُ في المَوْعدِ الأَسْمى خَرَجْتَ وعَيْني تُلبِسُ اليُتُم عُرْيَها تَرى رقّة السّلْوى فَتَحْسَبُها أُمّا وقَد شَـقَّقَ الوَجْدُ الشِّفاهَ فَخِلْتُني أُنقِّبُ فِي الأشْعارِ، أَنْتَخِبُ الأظْما أَكَادُ أَيِا صَدْراً مِنَ الْمَوْتِ دُلَّني إلى الشَّرْقِ إِنَّ الشَّرْقَ لا يَعْرِفُ الظُّلْما تَسَرَّبْتُ رَمْ اللَّه في رياح شَفيفَةٍ لَعَلِّي أَراكَ الآنَ كَيْ أَخْلِعَ الهَمّا وجَرَّدَني شَـوْقي عَنِ الجِسْم قالَ لي حَنانَيْكَ فالمِعْراجُ لا يَطْلُبُ الجِسْما فَدَيْتُكَ كُمْ سَالَتْ عُيونَكُ رَحْمَةً عَلَيْنَا تُعزِّي فِي مَلامِحِنَا اليُّتُمَا أَتَيْتَ لنا حُرّيةً مِنْ سُجونِنا وأذناً وقَدْ كُنّا على غَيّنا صُمّا سَتَرْتَ وكانَ الكَشْفُ في النَّاسِ شِرْعَةً صَعَدْتَ بما بايَعْتَ في الله مُعْتَمَّا وقُلْتَ أَجِيبُوا جِئْتُ كُلِّي تَداعِياً كَمَا تُحْشَدُ الأَعْضَاءُ في رَعْشَةِ الحُمِّي وأَنْبَتَّ جَدْبِي إِذْ تَخيَّرْتَ بُحَّتي غَماماً مُضيئاً ماؤهُ أشْعَلَ النَّجْما فَجِئتُكَ سَرْباً مِن خُطوبِ كَثيرةٍ لأَخْلَعَ عِنْدَ البابِ في داركَ السُّقما وهاجَـرْتُ ظُمْآنـاً إِلَيْـكَ فَهـلْ لَنا على راحَتَيْـكَ الآنَ أَنْ نَبْلُـغَ اليَمّا يَحينُ نِداءُ الغارِ يا سَيّدي وقَدْ دَهاني ارْتِجافٌ كِدْتُ أَنْ أَفْقِدَ العَزْما فَضُمَّ فَوَادِي ثَمَّ طِفْلٌ تَحوضُهُ حُروبٌ وفي كَفّيكَ يَسْتَوْطنُ السِّلْمَا



محمد المؤيّد المجذوب السودان

### ضوء سريع الخفوت

رغم الانبهار الذي يحيط بقدرة الشاعر على الارتجال، أجد نفسي أميل إلى نظرة ترى أن الارتجال – مهما بدا مدهشاً – ليس ضرورة في بناء التجربة الشعرية، ولا معياراً لحقيقة الإبداع؛ فالشعر، في جوهره، فعل تأمّلي عميق، لا يولد دائماً من فورة اللحظة، بل أغلبه وأجمله يولد من مكابدة الحياة واليومي وتطويع اللغة وإعادة تشكيل المعنى، حتى يبلغ صفاءه وفرادته.

الارتجال يضيء أحياناً، لكن ضوءه سريع الخفوت إذا لم يسنده عمق التجربة وصدق الرؤية. قد يُدهشنا الأداء اللحظي، لكنه لا يكفي لصناعة قصيدة تتجاوز ظرفها الزمني لتسكن وجدان المتلقي طويلاً. فكم من نصوص خالدة كُتبت بعيداً من المنبر، في عتمة العزلة، حيث الشاعر في حوار داخلي مع أثره وأشباحه.

لا أنكر أن الارتجال مهارة محببة، تُظهر طواعية اللغة وسرعة البديهة، لكنها تبقى - في نظري - طقساً مكمّلاً، لا أساساً من أسس الشعر، ولا شرطاً من شروط خلوده.

## قدرة لحظية على توليد الجمال

الشعرُ أفقٌ واسع لا نستطيعٌ حدّه ولا حصره، هو فنّ تصوير الفكرة المضرجة بعواطفنا الصادقة، ولذلك كانت تجربتي دوماً صادقة فيما أكتبه؛ أحب دوماً الشعر الذي يسيلُ من قلبِ صاحبه من دون حاجة إلى تصنيع أو تقليد.

وأنا لا أحبذ الكتابة التي تأتي تحت الطلب أو تحت الضغط، حتى لو كانت فنياً مكتملة المعالم، هنالك دوماً جزء ما ناقص في القصيدة التي ركضنا وراء كتابتها، ولم تتدفق فينا من تلقاء نفسها.

لذلك الارتجال مهارة وبراعة إضافية جيدة لمن يمتلك سرعة البديهة والقدرة اللحظية على توليد الجمال، ولكنه يبقى جمالاً مستنسخاً مهما بلغ جمال البيت المرتجل. والشاعرية لا تقاس بمؤقت يحسب عدد الثواني التي استطعنا خلالها كتابة بيت موزون ومقفى بمعنى وصور جميلة ترفعه عن النظم، إن صدق التجربة في كتابة كل بيت من حياتنا الشعرية؛ أهم من المدة التي استطعنا خلالها كتابة قصيدة أو بيت مرتجل.

# تحدثوا عن أهميته في الحكم على تجارب الشعراء مبدعون: الارتجال مهارة خاصة وأداة لصقل اللغة والموهبة

كانت، وما تزال، بديهة الشاعر حاضرة بقوة في ارتجال الشعر؛ معتمداً على سليقته اللغوية النقية والسليمة، وأدواته الفنية وأفقه المعرفي وخياله الخصب. عن الارتجال الشعري ورؤية الشاعر لله، نحاول طرح مجموعة من الأسئلة على عدد من المبدعين الشعراء: هل يعدّ الارتجال اختباراً لمعرفة قدرة الشاعر على ضبط الشكل وبناء النص، أم أن الكتابة الشعرية لا تعتمد عليه بالضرورة؟



حسن حسين الراعي

سعيد المنصوري الإمارات

خيالات شعرية متقنة

قيل قديماً «في الارتجال مقتل الرجال»، وخاصة لمن لا يمتلك بديهة الارتجال والموهبة التي تمكّنه من الرد السريع الفوري على المواقف التي يمرّ بها، فيرتجل بها شعراً ليس خالي الوفاض، وإنما معبر بخيالات شعرية متقنة ومجاز رائع رائق جميل، وليس كل شاعر قادراً على الارتجال، كما أن شاعراً متواضعاً قد يكون مفلّقاً إذا صعّ التعبير في شطارة الارتجال والقدرة عليه، وبهذا يتميز شاعر من غيره من دون تصنيف على طبقات الفحول من الشعراء ومراتبهم وجودة أشعارهم.

29

الارتجال مراراً



## مهارة باهرة وعلاقة مناشرة

الارتجال مهارة باهرة لا يكفيها حفظً أو تمرّس، بل تكتسب بالبديهة والحدس والموهبة وحضور الذهن واتقاد العاطفة، حيث تتكثف الخبرة ويعلو الإلهام ويتقد الإحساس ويتماهى الشاعر مع الموقف ويحتويه.

إن أهمية الارتجال بالنسبة للشاعر لا تتوقف عند كونه استعراضاً لمهارة أو سرعة بديهة. بل أداة لصقل الإحساس باللغة، واكتشاف الصوت الداخلي الحقيقي، وإعادة الاتصال بجوهر الشعر نفسه المتمثلة في العفوية والتلقائية بلا تخطيط مسبق. والشاعر الذي يُجيد الارتجال يتعامل مع اللغة كأنها امتدادٌ له، لا وسيطُ بينه وبين الآخرين؛ أما للشعر، فإن الارتجال يمنحه روحه الطازجة، ويعيد إليه شيئاً من جوهره الأصيل.

والشعر المرتجل غالباً ما يحمل حرارة اللحظة، وانفعال الموقف، فيمنحه طابعاً إنسانياً أكثر عمقاً، ويحرّر الشعر من الحسابات الكثيرة، ولهذا، في الشعر المرتجل، هناك دائماً طاقة أولى وإحساس خام، لكنه حقيقي جداً، وهذا يخلق تواصلاً مختلفاً تماماً بين الشاعر والمتلقّى، علاقة مباشرة، تشبه المحادثة المقتطعة من سماوات الجمال وآفاق الخيال، فيحدث الانبهار وتتكثف الدهشة.

الارتجال في الشعر موهبة أخرى تزاحم موهبة الكتابة، ففيها تتجلَّى البديهة الثاقبة في سموّ الإبداع، فتكشف عن معدن الشاعر وصفاء جوهره. والارتجال فن اللحظـة المتقدة، حين يفيض القلب بالمعنى، وتتفجّر اللغة من عمق الإحساس من دون إعداد أو تنقيح، حيث تتجلّى لغة الشاعر في أوج حالاته، وتنبع قوافيه على لسانه كأنها تحفظ طريقها الأزلى منه وإليه، فينسج من خياله وذائقته قصائد تنبض بالحياة والعذوبة.

والارتجال اختبار حقيقى لقوة السليقة، ورهافة الذوق، واتساع المعرفة، وسرعة البديهة، وحضور اللغة في أنقى صورها، حيث تختلط العبارة بالشعور، ويصبح الإيقاع صدى لنبض الروح.

إن أهميته لا تكمن في الإبهار اللحظي فقط، بل في كونه مراّةً لصوت داخليِّ صادق، لا يخشى المباغتة، ولا يخاف العراء الفني، فيولد الشعر مورقاً كما يولد الفجر من رحم الليل، خالصاً، متوهِّجاً، مدهشاً، والارتجال بحاجة إلى دربة ومران، وثقافة واسعة واطلاع على تجارب الأسبقين الذين أجادوا حياكة ثوب القصيدة. والارتجال بحاجة إلى روح وثَّابة تجيد المشى بخفّة القطا ما بين وجه القصيدة وسماء المعنى.

# موهبة أخرى واختبار حقيقي



الارتجال محور الشعر الأساس فكلُّ قصيدة مرتجلة بغض النظر عن أي شيء آخر، وربما تؤثر الأحوال في الشعراء

أما عن الارتجال من جهة تقييم الشاعر فهذا أمر مختلف تماماً، ولعلّ وضع الشعراء في موضع الممتحنة

شاعريتهم يحدُّ من إبداعهم قليلاً، ولكن الأمر يحتاج إلى دربة، فكثير من الشعراء يمارسون الارتجال في حياتهم

اليومية، ما يساعدهم على تجاوز هذه الاختبارات الفجائية. ولكن من ناحية اكتمال النصوص الشاعرية فأرى أن

الأمر يحتاج إلى أكثر من الارتجال، ولنا في امتداد تاريخ الشعراء أمثلة كثيرة (زهير وحولياته) وكذلك الفرزدق

ومقالته: «قلع ضرس أهون على من كتابة بيت من الشعر»؛ وكثير من الشعراء يتركون أفكارهم تتخمّر ولا يقتنعون

بالانبثاقة الأولى للفكرة. أخيراً رؤية الشعراء وهم يرتجلون أمر يعجب الجمهور كثيراً ولعلهم يقيّمون الشاعر من

ارتجاله، ولكن المعيار الحقيقي قيمة ما ينتجه الشاعر. وفي الختام أستطيع أن أقول إن القصيدة الخالدة هي

الوقوف

بثقة الحالم

امتحان الشاعر

القدرة على الارتجال مزية عند الشاعر الحقيقي وهبة من الله تعالى؛ فمن امتلك هذه الهبة له الحظ الوفير من الشعر، والارتجال امتحان للشاعر يكون بلحظـة تركيز عال، غالباً ما يكـون صناعة بحتة، وهنا تتجلى قدرة الشاعر في أن ينشئ أبياتاً بارتجاله تخلو من الحشو وتبتعد عن التكلف، وهذا يعتمد على امتلاكه مخزوناً لغوياً وخيالاً فياضاً وحرفية مدهشة. أعلم الكثير من الشعراء الذين لايستطيعون الارتجال وهذا لا ينفى عنهم الشاعرية أبداً، إنما يفتقدون للتمرس على الارتجال، وتكمن أهميته عند الشاعر أنه يجعل الأبيات ذاكرة للحظات وعينا للحالة الشعورية المرئية أو المسموعة.

الارتجالُ امتحانُ الشاعر أمام النار؛ لحظةٌ يواجه فيها نفسه عارياً من المسوَّدات، ومن الوقت، إنه الوقوف بثقة الحالم على حافة اللغة، والإنصات لصوت داخليٌّ لا يمنح فرصةً للزيف. في الارتجال، لا ورقَ ولا قوسَ تكرار، بل شعورٌ يتدفّق في لحظتِه، ومعنى يولد كما يولد الندى على ورق الغيم.

في الارتجال ولكنهم يلتقون في عموم الفكرة.

التي ترتجل مراراً بتنقيحها.

الارتجال - عندى - لحظة الصدق الأعظم، حين يختبر الشاعر معدنه أمام الجمهور، بلا حيل، ولا حواجزً، هو العود إلى أصل الشعر، إلى زمن الصوت، حيث القصيدة لا تُكتَبُ، بل تُقالُ. وحين يجيد الشاعر الارتجال، فهو يحسن الإصغاء إلى الشعر قبل أن







وبرزت بَعْلَبَكّ في شعر الشعراء بكونها مدينة شامخة تتحدى الزمن، فاستحضروا في أشعارهم معابدها العظيمة، وأعمدتها السامقة التي بدت وكأنها أوتاد في الأرض أو أسطورة منحوتة في أذهان الأمم، فصوّر الشاعر فتيان الشاغوري عظمة هذه المدينة، مشيراً إلى عظمة بنائها وقوته، مؤكداً أن من شيد هذه المدينة جعلها خالدة لا يمكن أن تُخرّب أو تزول، كما يوضح تفوّقها على المشرق والمغرب معاً، إذ تبدو وكأنها قد غلبتهما بحضارتها ومجدها التاريخي، المتمثل في معمارها الفريد ومكانتها العريقة، مصوراً ذلك في قوله:

وبَنى البِناءَ بِبَعْلَبِكَ وَمن بَنى هَـذا البِنا فَبناؤُهُ لَـن يُخرَبا يا بَعْلَبِكُ لَقَد قَهَرتِ المَشرِقَ الأَقصَى بِخَيرِ مُمَلَّكٍ والمَغرِبا

\bar{V} -

كتب فيها الشعراء قصائد تسافر بين الفخر والرثاء

سُمّيت بَعْلَبك بهذا الاسـم نظراً لارتباطها بالعبادات القديمة، ويُنطق بفتح الباء وتسـكين العين، وفتح اللام والكاف المشـددة، بينما ضبطها المؤرخ المسـعودي بفتح العين وتسـكين اللام، وهو نطق شـائع بين العامة، والاسـم مركب من «بعل - بك»، ويُرجح أنـه ذو أصـل فينيقي بمعنى «بيت البعـل» أو «مدينة البعل»، إله الخصـب لدى الفينيقيين، وعُرف لاحقاً بجوبيتر البَعْلبكي، كما أنه يقابل اسـم هيليوس عند اليونان، وقد أطلق الإغريق عليها اسـم هيليوبس»، أي «مدينة الشمس».

امتازت بعنبك عبر تاريخها بتصدير نخبة من العلماء والمفكرين الذين أشروا الميادين المعرفية المختلفة، مقدمين إسهامات علمية وأدبية خالدة. ومن بين هؤلاء، يبرز اسم العالم الموسوعي قسطا بن لوقا البَعْلَبكي الذي أجاد الفلسفة والطب والهندسة والموسيقى، أما في المجال الفقهي، فقد برز الإمام عبد الرحمن الأوزاعي، الذي غادر بَعلبك ليقيم في بيروت، تاركا أثراً فكرياً عميقاً في الفقه الإسلامي، ومن بين العلماء أيضاً محمد بن علي بن الحسن البعلبكي الملقب بدالشيخ الدين»... وغيرهما، وفي ساحة الأدب لمع الشاعر خليل مطران الملقب بدهااها التاريخي وطبيعتها الساحرة، فغرست فيه بيئتها الجبلية بجمالها التاريخي وطبيعتها الساحرة، فغرست فيه بيئتها الجبلية إحساساً شعرياً مرهفاً ظل يلازمه طوال حياته، حيث يقول:

وتَلقَّيا فِي بَعْلَبكَ مَحَبَّةً

وكرامَةً مِنْ أُمَّةٍ أَبْررِ
إِنِّي لأَهْوى بَعْلَبكَ وأَهْلَها
أَوَلا وهُمْ أَهْلِي وتلْكَ دِياري
وأُحِبُ فِتْيَتَها الكِرامَ فَإِنَّهُمْ
سُمَحاءُ فِي الإِعْلانِ والإِسْرارِ
يسْعَوْنَ بَيْنَ يَديْكماً وهُمُ الأَلى
يسْعَى الْكِبارُ لَهُمْ مِنَ الإِكْبارِ
ويقَابلُونَك يا عَرُوسَ عَزيزهمُ

بعضاف أطفال ورفق كبار

وفي حضن هـنه المدينة، تتقاطع أصداء الحضارات القديمة مع أصوات الشعراء الذين جعلوا من بَعْلبَكٌ مصدراً للإلهام، فتغنوا بأعمدتها التي تعانق السماء، وبأنقاضها التي تروي قصص العظمة والانتصارات. ومنذ القدم، لـم تكن بَعْلبَكٌ مجرد مدينة أثرية، بل تحولت أسطورة تتجدد في ذاكرة الشعر، إذ كتب فيها الشعراء قصائد تسافر بين الفخر والرثاء، بين التمجيد والحنين، لتظل بعلبك منارة لا يخبو وهجها، وسيدة تتربع على عرش القصيدة، فتتجلّى في شعر قسطاكي الحمصي، كقطعة من الجنة، وينبعث من نسيمها شفاء ومن عيونها ماء رقراق يشبه العسل، فيتخيلها

المتلقّي واحةً فريدةً من السحر والجمال، مجسداً ذلك في قوله:

في بعلبك جنّه الخوام
عندي لها السبقُ على الدوام

ويقول الشاعر إبراهيم الأسود: يا بَعْلَبكُ عَروسةَ البُلدانِ يا دُرةً في جيد كُلِّ زَمان



كما يرسم الشاعر محمد بن أبى الحسين، لوحة شاعرية زاهية لمدينة بَعْلَبك، حيث تتداخل عناصر الطبيعة في تناغم بديع يجسّد الجمال والنقاء، فيبرز النص وصفاً حسياً للمكان، ويعكس إحساساً عميقاً بالسحر الذي تملكه هذه المدينة، موضحاً ذلك في قوله:

للّه نلْدَةُ نَعْلَىكُ نُقْعَةً

رقّ النّسيمُ بها وراقُ الماءُ فتغردت أطيارُها وتمايَـدَتْ أشجارُها وامْـتَـدُّت الأفْساءُ فالجَـوُّ صاف والنَّسيمُ مُعَطِّرُ والماءُ ناف ما جَناهُ غذاءُ

وأثَّرت بَعْلَبكٌ في تشكيل رؤى الشعراء ووعيهم الجمالي، كونها موطناً للشرود والتأمل، فوجدوا فيها مساحةً للحوار مع ذواتهم ومع التراث الإنساني، ومرحلة جوهرية في تشكيل بناء شخصيتهم الشعرية وترسيخ فرادتهم الإبداعية، وتجلّى ذلك في شخصية المتنبّى فمدينة بَعْلَبك لم تكن مجرد نقطة عبور في مسيرته، بل إن لها أثراً واضحاً وفضاءً حقيقياً في تكوين شـخصيته الشعرية، وصقل وعيه الإبداعي.

تحولت بَعْلَبكٌ في الشعر العربي من مدينة الجمال والإلهام والحب إلى مدينة تحمل مراحل وجدانية قاسية، فقد حملت في ثناياها أصداء الخيبة والخذلان، وأصبحت منبعاً للذكريات المؤلمة، فتارةً مثلت للرحالة محطة تنكرهـم فيها الناس، وتارةً رمزاً للحب البعيد والحنين المستحيل، فتوحدت أصوات هؤلاء











صور الشاعر فتيان الشاغوري

الشعراء رغم اختلاف أزمنتهم، لتجعل من بَعْلَبكٌ صورة شعرية تجسد الألم والاغتراب في مشهد من الجمال القاسي؛ ولقد تناول امرؤ القيس، في أشعاره ملامح الخيبة والتنكر أثناء رحلته إلى قيصر الروم طالباً النصرة على بني أسد، فعكست بَعْلَبكٌ في نظره

عظمة المدينة

### لَقَـدُ أَنْكَرَتْنـي بَعْلَبـكً وأَهْلُهـا ولَابْنُ جُرَيْج في قُرى حِمْصَ أَنْكَرا

مظاهر الغربة وخيبة الأمل، مبيناً ذلك في قوله:

ويستحضر الشاعر ابن الرومي، صورة بَعْلَبكُّ، مجسداً بها أنماط النكران والجحود، لمعاناته من تجاهل ممدوحه أبي عبدالله الباقطاني، فجعل منها رمزاً لخيبة الأمل والخذلان تماماً كما أنكرته بغداد وأرهقته بصدودها، فيقول:

لَقَـدُ أَنْكَرَتْنـي بَعْلَبـكٌ وأَهْلُهـا بَلِ الأَرْضُ بَلْ بَغْدادُ صاحبَهُ التَّبْلِ أرى لصديقي أمْنَ ظُلْمي ولا أرى له أَمْنَ إِنْصافي وإِنْ كان في وعُل

ويصوّر النابغة الشيباني، مشاعره المتضاربة أثناء إقامته في بَعْلَبكٌ، حيث اجتمع عليه الأرق والهموم، ما جعله غارقاً في التفكير والحزن، ورغم صحبة رفاقه، فإن معاناته الداخلية جعلته منفصلاً عنهم، غارقاً في ذكريات حبيبته التي شغلت فكره وأثارت أشواقه العميقة، حيث يقول:

أرقت وصاحباى ببَعْلَبك وأرَّقُني الهُمومُ مَع التَشَكّي وهَيِّجَ شوقَ مَحزون عَميدِ خَيالٌ مِن أُمَيمَةَ هاجَ ضِحْكي نُعمُّتُ بِها وقلتُ عمي ظُلاماً وإنْ أصبَحْتِ أو أزمَعْت تَرْكى تُنازعُني منَ المَكتوم سرّاً وتَعلَـمُ نَفسُـها أن لَسـتُ أحْكى

يعيش الشاعر هنا تجربة شعرية وجدانية، استطاع أن يعكس مشاعر الغربة والوحدة المسيطرة عليه، فبَعْلَبكٌ لم تكن بالنسبة له مجرد مدينة جغرافية، بل رمزاً للألم العاطفي والخذلان، كما فعل كثير من الشعراء الذين ارتبطت ذكرياتهم في بَعْلَبكُ بالتنكر والخيبة.



ويقدم حسّان بن نمير، نموذجاً متكاملاً للشعر العاطفي العربي الذي يصور تجربة الحب والمعاناة، حيث تتجلَّى في أبياته صور الفراق واللوعة بأسـلوب بليغ ومؤثر، ويبرز إحساسه العميق بالشوق والحنين، مجسداً حال التمزق الوجداني التي يعيشها، إذ يبدو جسده مقيداً بواقع المكان في بَعْلَبك، بينما تظل روحه هائمة في دمشق، في مفارقة تعكس الازدواجية النفسية التي تلازم العاشق في غربته العاطفية، مجسداً ذلك في قوله:

كُنْفَ الْحَداةُ لَمُسْتَهام جسْمُهُ في بَعْلَبِكُ، وفي دمَشْقُ الرّوحُ ظَبْئِ بِها، لَـمْ يَـرْعَ إِلَّا مُهْجَتي والظُّبِّئُ مَا مَرْعَاهُ إِلَّا الشِّيحُ تَشْــتاقُهُ عَيْنــى، ويَبْكيهــا دَماً والقُلْبُ، وَهْوَ بِصَدِّه مَجْرُوحُ

امتازت عبر تاريخها بتقديم نخبة من العلماء والمفكرين

ويتأمل أحمد شوقي، أطلال بَعْلَبك، مستشعراً الحزن على ما آل إليه مجدها الغابر، متسائلاً عن العصور التي تعاقبت عليها وعن الممالك التي ازدهرت بين جدرانها ثم طواها النسيان، فيرسم مشهداً تاريخياً يعكس حقيقة الفناء الحتمي، حيث لا يبقى من العروش والقصور سوى أطلال تروى حكايات الماضي، مجسداً

أيُّ عَصْرِ بِبَعْلَبِكُّ دَفينُ تَحْتَ ذَاكَ الثِّرَى وتلْكَ العماد قَـفُ بِآثارهـا الجَلائـل وانْظُرْ هَـلْ تَـرَى مـنْ مَمالـك وبـلاد

وتظل بَعْلَبك شاهدةً على تقلبات الزمن، تنطق جدرانها بحكايات العظمة والأفول، وتبوح أعمدتها بأسرار الممالك التي رفعتها الهمم ثم بدّدتها عوادي الدهر، وفي قصائد الشعراء لم تكن بَعْلَبكٌ مجرد أطلال، بل كانت رمنزاً للمجد الضائع والتاريخ الذي يأبى النسيان، وأصبحت بين الشعر والواقع مرآةً تعكس مصائر الأمه، ودليلاً على أن الحضارات تُبنى بالكفاح، لكنها قد تذوى إن لم يحفظها أبناؤها.

# هذا أبي

# ذاكرة



كُلَّما بَلَّلَ دَمْعَ خاطِري جَدَّلَ الرَّوحَ بِخَيْطِ مِنْ بُكا وإذا شَـقْشَـقَ ضَـوْءٌ هـاربٌ أَوْمَـضَ الصُّبْحُ بِعَيْنـي إِنْ حَكى ومَتى فَـرَّتُ طُيوفي نَحْوهُ لاحَ نَجْـمٌ... في يَدَيْـه المُتّـكا وطُيورُ الحُبِّ تَشْدو إذْ أتى تاركاً لَحْناً ولَحْناً مُمْسكا حَضَنَ الشُّوكَ فراشاً حينَما صَيَّرَ الجُرْحُ طَريقي أشْوكا كُلّما نادَيْتُ سِرًا يا أبي زَرّر الوَرْدُ جُفونى وبكى ونَـما فَـوْقَ حُقولى خافقٌ أشْمَلَ العُشْبَ طَريّاً إِنْ شَكا كُنْـهُ هَـذي الأرْض مُـذْ عَلّمْتَني أمِـنَ الغَيْمُ وأوْحـي مَسْلَكا كُلَّما نادَيْتُ سرّاً يا أبي كُلُّ إِدْغَام بحَرْفي فُكِّكا يا أبي هَـذي بـلادي أَرْهقَـتُ التُـراهـا تَحْتَويني مثلكا أَمْ تُرانا قَدْ رَدَدْنا للصّدى صَوْتَ جُبْرانَ ودَمْعاً أَوْشَكا أَمْ تَرَكْنِا النِّاي يَشْكُو وَحْدَهُ: «أَيُّها الشَّاكِي إِلَيْكَ المُشْتَكِي» مَلَّحَ الْحُلْمُ شِفاهِي يا أبي وشَربْتُ البَحْرَ مِلْحاً مُنْهَكا وَطَـنـى كـانَ أبانا كُلّنا يا أبانا هَلْ تُـرى مَنْ أَشْرَكا

وظَلَّ يَحْملُنا خَلْفَ المَدى سَفَرُ لا يُوقفُ المَوْتَ لا حُزْنٌ ولا كَدَرُ سَفينَةٌ بَحْرُها الدُّنْيا على خَطَر نَدْري نَعَمْ أَنَّـهُ لا يُدْفَعُ الْخَطَرُ رَسَـتُ ومَنْ كَانَ فيها لا رُجوع لَهُ ﴿ يَبْقَى التُّـرابُ وتَبْقَى فَوْقَهُ الصُّورُ ﴿ بَـلْ خَلْفَهُمْ وَجَعٌ لا الصَّبْرُ يَدْفَعَهُ ولا البِّكاءُ ولا النِّسْيان يَنْتَصِرُ ماتَ الَّذي كان ضَوْءاً منْ نَقاوَته الشِّعْرُ عنْـدَ سَـنا رُؤيـاهُ يَعْتَمرُ الفَجْرُ يَمْنَحُهُ طُهْـرَ النَّدي وكَما فَدِّي الـوُرودَ مَضي لا لَيْسَ يَنْتَظر إِنَّ المُحبِّينِ بَيْنَ الصَّالِحِينَ بَكَوْا ﴿ هَلْ كَفْكَفَ الدَّمْعَ فِي أَحْداقِهِمْ قَدَرُ ۖ لا دَمْعُهُـمْ آيةٌ في صَمْتهمْ تُليَتْ ﴿ فَالدَّمْ عِ أَبِلَغِ مِنْ أَنْ تَنْطِقَ السُّورُ ﴿ جُرْحٌ توَضَّأ حَدَّ المَوْت فانْكَسَرَتْ تلْكَ الرَّزايا فَكَيْفَ المَوْتُ يَنْكَسِرُ لْاشْـيْءَ بَعْدَ حَبِيبِ مِـاتَ نُنْكِرهُ لَوْ قيلَ في شِبْرِ أَرْضِ يُدْفَنُ الْقَمَرُ عُذْراً إِذا كَانَ شَعْرِي دَمْعَةً حَضَرَتْ فَمَوْتُكَ الدَّمْعُ فِي أَحْداق مَنْ حَضَروا المَوْتُ شَعْرٌ حَزِينٌ حِينَ نَسْمَعُهُ مَا الْحُزْنُ إِلَّا دُعَاءٌ يَسْمَعُ البَشَـرُ ياسيّدي في قُلوب النَّاس ماكتَبَتْ يَداكَ شَعْراً سَيبْقي إنَّـهُ دُرَرُ ثُوْبُ الأسى بِكَ شَعْرٌ لَيْسَ نَنْزَعُهُ تَجَمَّلَ الثَّوْبُ لا طُولٌ ولا قَصَرُ المَـوْت فينا ولَكِنْ خَلْفُهُ أَمَلٌ كُوَمْضِهِ الْبَرْقِ يأْتِي خَلْفَها مَطَرُ





# خفيفة كفكرة

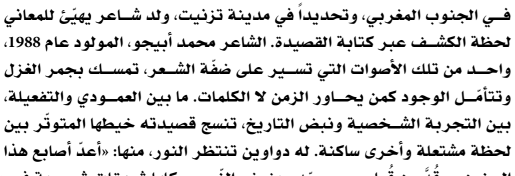
لأنَّك تَمْشِينَ مَشْيَ الوَرِيد تَمَكَّنْت مِنْ ناطحات دَمي لأنِّي ارْتِباكُ المسافةِ بَيْني وبَيْنكِ.. أنْسى لِمَنْ أنْتَمي لأنَّ النهاية أنْ تَفْهَميني أُعيذُك بِالحُبِّ أنْ تَفْهَمي لِأَنَّكِ مُعْظَمُ هَذِي الخَلايا سآوي بِكُلِّي إلى مُعْظَمي تَفوحينَ مِنْ ذِكْرَياتي بَريقاً أكادُ إلى داخِلي أرْتَمي وأَفْرُشُ إِيوانَ صَدْرِي تَحاياً أقولُ: صَباحاً.. مَساءً عمي رَسَمْتُكِ حَافِيةً تَرْكُضِينَ ولَكَنْ إلى أَيْنَ.. لَمْ أَرْسُم جهاتُكِ مُشْرَعَةٌ في انْغِلاقي كَسِرْبِ مَصابيحَ في مَنْجَمِ ووَجْهُكِ أَسْطُورَةٌ لِلْحَكَايا يُطِلُّ فَأَمْتَدُّ فِي مُعْجَمِي تَعالَيْ إلى خارج الوَقْتِ نَمْشي اسْحَبِيني.. سأنْسَلُ مِنْ مِعْصَمي تَعالَىْ سِأَطْفِئُ شَمْعَ الأماسي وأُشْعِلُ أُصْبِوحَةً مِنْ فَمي أُريدُكِ مُثْمرةً تَملئينَ فَراغي المَهيبَ ووَقْتي الظَّمي أُريدُكِ عالِمَةً بانْكساري وكُوني كأنَّكِ لَمْ تَعْلَمي











الحنين»، «قُدَّ من قُبل»، و «محمّد ويفيض النّور»، وكلها شهقات شعرية في عالم توّاق للدهشة.

نال جوائز مرموقة، ورفع صوته الشعري في منصّات متعددة، من بينها جائزة الشارقة للإبداع العربي. في الحوار الأتي معه، لا نقترب من سيرة شاعر فحسب، بل من طريقته في النظر إلى العالم.

• الشعراء غالباً ما يصفون لحظة الكتابة بأنها لحظة إشراق؛ هل تأتيك القصيدة فكرةً أم حالةً شعورية لا تحتاج إلى تفسير؟ - القصيدة تختار شاعرها كما تختاره اللحظة، وحين تختار القصيدة شاعرها فهو لا يطيق أن يرفض وليس في وسعه ذلك، وتلك هي اللحظة التي تنبجس فيها الرؤى ويتدفّق الشعر، وليس أدعى لأن يكون شاعر، أولى بأن تختاره القصيدة لمعنى جديد وقصيدة بكر من شاعر، أولى بأن تختاره القصيدة لمعنى مهر المشاعر والرؤى كثيفاً ومغرياً، هكذا تماماً تأتي لحظة الكتابة لتفرض على شاعرها أن يكتبها شعراً، وهذا عرض لا يُرفض في

أى لحظة جاء، فالشاعر يعنيه أن تختاره القصيدة أكثر مما تعنيه

اللحظة التي تختاره فيها.

• إذا كان الشعر محاولة للإمساك بالزمن، فهل تكتب لتخليد لحظة ما، أم أنك تكتب لتتحرر من وطأة تلك اللحظة؟

أحمد أبو دياب

- الزمن في حاجة ماسّـة إلى الشّـعر، فهو وليد الكلمة «في البدء كانت الكلمة»، وكلما استطاع الشاعر أن يحكم ناصية المعنى/ الكلمـة، أمكن أن تتحول لحظة الكتابة عنده من ظرف زمني فان إلى سـرمدية خالدة، وأنا أختار دائمـاً أن لا تكون لحظة الكتابة عندي لحظة تصرخ فيها القصيدة لتخفف عن نفسها ثم ينتهي كلّ شـيء، بقدر ما أريدها أن تكون لحظة تبتدئ فيها سرمدية معنى جديد تخلد به اللحظة والقصيدة والشاعر.

• قصائدك تبدو كأنها مشحونة بشيء من الحنين، فهل ترى أن الشعراء محكومون دائماً بالزمن الماضي أكثر من المستقبل؟

- ثنائية الماضي والآتي وجهان لعلمة واحدة في منظوري الشعري، والحنين هو انثيال الضوء في جميع اتجاهات الزمن، ولطالما كان الحنين إلى الماضي حنيناً إلى أن يتكرر جمال الماضي في المستقبل، وربّما كان تعلّق الشعراء بالماضي التفاتاً إلى آثار الزمن فيهم وفي صرخاتهم الشعرية التي لولاه ما



مدينة تزنيت



42

43

اكتشفوها، وهو كذلك التفات يشبه التفات أب إلى أبنائه وهم يقتفون أثره، يلتفت إلى مواقعهم خلفه، لكنه يريدهم أمامه دائما.

# هـل تكتب وأنت تفكر في وقع الكلمات على المتلقي، أم أن القصيدة تفرض نفسها عليك من دون حساب للجمهور؟

- أحياناً تأتيك القصيدة من غير أن تختار ذلك، تأتيك بكامل عنفوانها وأناقتها، وفي هذه الحالة فأنت الشاعر والمتلقّي والجمهور، وليس لك إلا أن تتلقّى ما يهبط عليك، وأحياناً يأتيك المعنى فتتكلّف الكلمات، وأنت هنا من يختارها، لأنّك قد تتجاهل ذلك المعنى فيتلاشى، لكنه سيترك ندوباً في داخلك لا محالة، وقد تختار أن يكون ذلك المعنى قصيدة، وهنا لا بدّ أن تستحضر أنّك شاعر لا تكتب لنفسك، بل لنفسك وللعالم.

# في ظل هيمنة التكنولوجيا واللغة السريعة، هل تعتقد أن الشعر قادر على الصمود في عالم رقمي يتطلب السرعة والاختزال؟

- الشعر قادر دائماً على أن يطوّر من نفسه بحيث يناسب كل الأزمنة والسياقات، ومن هذا التطوّر الدائم ما نراه من ظهور شكل جديد في الوسط العربي للشعر، هو «قصيدة الهايكو»، فهذه القصيدة وإن كانت مستمدة من ثقافة أخرى، فإنها وجدت لها موقعاً في المشهد الأدبي العربي، وهي قصيدة تساير سرعة هذا الزمن ولغته.

وإلى جانب ذلك فإنّ الشعر لا يعدم في كل الأزمنة والسياقات تراها مصدر غنى أم عبناً يحتاج إلى فرز دائم؟ من يتعاطاه خارج التكنولوجيا والرقمنة، وبعيداً من اللغة السريعة، - كلما اتسعت دائرة اطلاع الشاعر على الثاهناك في حضرة الهدوء الذي يليق، واللغة التي تليق.



الشاعر المغربي محمد أبيجو

• فزتَ بالمركز الثاني في «جائزة الشارقة للإبداع العربي» عن ديوانك «أعد أصابع هذا الحنين»؛ كيف تنظر إلى هذا التتويج في مسارك الشعري؟ وهل شكّل لك حافزاً نحو تطوير تجربتك أم حمّلك مسؤولية مضاعفة تجاه ما تكتبه لاحقاً؟

- حصولي على الجائزة تحقيق لهدف أدبي كنت أصبو إلى تحقيقه، فأنا ومنذ سنوات كنت أتابع أخبار دائرة الثقافة في الشارقة وإصداراتها، وكنت دائماً أبحث عن التجارب الشعرية التي تُتوَّج بهذه الجائزة، وبذلك تأكّدت أنّ التتويج بهذه الجائزة دليل على نضج التجربة شعرية، فهذا التتويج بالنسبة لي حافز مهم لأنطلق في عالم الكتابة وأطوّر تجربتي.

# هل تعتقد أن الشعر يجب أن يكون انعكاساً للواقع، أم أن دوره الحقيقي خلق واقع جديد؟

- الشعر يجب أن يرفع سقفه إلى حيث تستقيم المعاني والرؤى، وأن يلامس الواقع بشكل لا يكون انعكاساً بقدر ما يكون إيقاظاً وانتشالاً لهذا الواقع من أوحاله التي توغّل فيها، بهذا يستطيع الشعر أن يوجد واقعاً جديداً، أو على الأقل أن يرمم هذا الواقع.

• تتعدد الروافد الثقافية التي تتسلل إلى النص الشعري المغربي، من الأمازيغي إلى الأندلسي، ومن الإفريقي إلى العربي؛ كيف تتجلّى هذه الروافد في تجربتك الشعرية؟ وهل تراها مصدر غنى أم عبئاً يحتاج إلى فرز دائم؟

- كلما اتسعت دائرة اطلاع الشاعر على الثقافات، اختلفت نكهة قصيدته عن باقي القصائد، وهذا أحد أسرار تميّز القصيدة المغربية عن غيرها؛ فالقصيدة المغربية متعدّدة المشارب، والمغرب منذ القديم وإلى الآن هو لوحة جمالية تشكلت من امتزاج العربي بالأمازيغي والأندلسي؛ وأنا أقول إن القصيدة المغربية تستمد خصوصيتها من هذا الأمر، وهذا بالنسبة لي غنى لا يحتاج إلى فرز بقدر ما يحتاج للوعي به ثم لاستثماره وتثويره.

# كيف ترى العلاقة بين الشاعر والمدينة؟ هل تؤثر الجغرافيا في الكتابة أم أن الشاعر قادر على العيش داخل لغته فقط؟

- بين الشاعر ومحيط ه ميثاق غليظ، هو ميثاق الأعراف والذكريات والقيم، فالمكان ليس هيكلاً فارغاً سواء كان قرية أو مدينة أو موطناً، والجغرافيا بهذه الرؤية مؤثرة في كتابة الشاعر لأنها جزء من هُويّته، حتى إنك غالباً في سياقات التعريف تعرّف الشاعر ببلده فتنسبه إليه، كما في مفتتح هذا الحوار «محمد أبيجو شاعر مغربي»، وهذه النسبة نسبة إلى الجغرافيا والتاريخ والحضارة التي يختزلها اسم المكان، لكن في الوقت نفسه، يجب أن تكون للشاعر لغة حرّة، تستطيع أن تخاطب كل الناس في كلّ أصقاع العالم.

# ليس إلا محمد أبيجو - المغرب

المَواويلُ من دَمي تَتَدلّى شاعرٌ قُدُّ من قَميـصِ القوافي راودَتْ فِتنَـةُ القصيـدَةِ قلبـي عانَقَتْهُ، تَسلّلَتْ راحَتاهُ فتوالت عليه موتاً شهيّاً حَدَّقَتُ فيهِ، صاحَ: ها نحنُ خُضنا الرّسالاتُ مِلءُ عينَيْك تَتْرى وأنا ما أزالُ ألبس شكّي يُحسِنُ الشّعرُ أن يهُـزّ كِيانـي ناصِعُ، كلّما توضّاً قَلْبي والمدادُ النِي تسَلَّمَ رُوحِي أَتَّراني سَاعصِرُ الشِّعرَ خمراً أُم تُراني سَــتَأْكُلُ الطّيرُ مِن رَأسي كُلِّمَا قُلتُ:«ها تبوِّأتُ شَاواً» بينَما أوقِظُ الدُّواةَ بِدَمْعِي

لَيسَ إِلَّا لأنَّني... لَيسَ إِلَّا لأنَّني... لَيسَ إِلَّا ذَاتَ لَحنٍ بِهِ عليهِ استَدلّا ذاتَ لَحنٍ به عليهِ استَدلّا غافلاً عن «مَعاذَ رَبّي كَلّا» باحثاً عن هوى به يتسَلّى باحثاً عن هوى به يتسَلّى

ذَاتَ لَحنِ بِهِ عليهِ استَدلّا غافلاً عن «مَعاذَ رَبّيَ كَلله» باحثاً عن هوى به يتسلّى وتوالى مجاهِداً ما تولّى لَهبَ الشّوقِ والغرامِ المُجلّى والنّبيّانِ بلّغا مُذْ أطللا ما أَضَلَّ انتِكاسَتي ما أضلاّ فوقَ كفّيهِ كُم تساقطتُ طُلّا أذَّنَـت فيه زُفرتانِ فَصلَّى لم يُـقاوِمْ سـوادُه فاضْمَحلّا أُم تُراني سَاعْصِرُ الشّعْرَ خَلّا إذا الشِّعرُ خانَني وتخلَّى رَفَعَ الشَّعْرُ سَقْفَ شِأوِي وأَعْلى كَانَ نبضٌ بداخِلي يَتجلّى

# بدائع البلاغة

يُعدُّ مُصلن التَّخلُّس من جملة ما يدلُّ على براعة الأديب ورشاقة بيانه عندما يُحسنُ الانتقال من

معنىً إلى آخر، أو من غرض إلى وئام المسالمة غيره، من دون أن يشعر المتلقي بنشاز في النُّغم أو انقطاع في

النُّسـق. فالمهارة كلّها أن يكون هذا التحوّل سَلسًا كجريان الماء، متصلاً بما قبله من المعانى اتصالًا وثيقًا، وكأنَّ المعنى الثاني وُلد من رحم الأوّل.

سوريا

وقد أجاد البحتري حين وصف منظر النَّدى في الصَّباح، ثم انتقل بخفّة ورشاقة إلى مدح الفتح بن خاقان، فقال: شُـقائقُ يَحْملنَ النَّـدي فَكأنَّهُ

دُموعُ التَّصابي في خُدود الخَرائد

كَأَنَّ يَدَ الْفَتْحِ بِـن خَاقَانَ أَرْفَلَتْ تَليهَا بِتلْكَ البَارِقَاتِ الرَّوَاعِد

وهنا يصف قطرات النَّدى وهي تتدلَّى من أطراف الأغصان، فكأنها دموع الفتيات اليافعات، وهو تصويرً بديعٌ يجمع بين الطّبيعة والأنوثة الرَّقيقة. ثمّ ينتقل إلى مدح الفتح، مشبّهًا البروق المدوية بيد الفتح التي تهطل بالعطاء

ويرى ابن سنان الخفاجي أنَّ هذا الانتقال المُتقَن يُعدُّ من كمال النَّظم وصحَّة التسلسل، وأكَّد ذلك بقوله: « هو أن يستمرَّ الشَّاعر في المعنى الواحد، وإذا أراد أن يستأنف معنعً آخر أحسن التخلُّص إليه حتَّى يكون متعلِّقًا بالأوَّل وغير منقطع عنه، كخروج الشُّعراء من النسيب إلى المدح. وكذلك صنع ابن بابك حين وصف مشهد الربيع في يوم

النَّيروز، ثمَّ مدح عبد الله بن عبّاد دون أن يُحدِث فجوةً بين الوصف والمدح، بقوله:

لَقَدُ نَشَرَ النَّيْرُوزُ وَشْيًا عَلَى الرُّبَا

مِنَ النَّوْرِ لَمْ تَظْفَرْ بِهِ كُفُّ رَاقِم كَأَنَّ ابْنَ عَبَّادِ سَـَقى المُزْنُ نَشْرَهُ

فَجَادَ برَشَّاشِ مِنَ الْوَبْلِ سَاجِم



ومثله قول ابن قلاقس: سَمِعْتُ بِالْجُودِ مَفْقُ ودًا، فَهَلْ أَحَدُ يَقُولُ لِي: قَدْ وَجَدْتُ الْجُودَ مَوْجُودًا؟ الْحَمْـدُ للَّـه، لا وَاللَّـه، مَـا نَظَرَتُ عَيْنَايَ بَعْدَ أَبِي الْمَنْصُورِ مَحْمُودًا

وقد أبدع الشَّاعر في هذين البيتين بحسن التخلُّص، إذ بدأ بحكمة عامَّة تشكو فقدان الجود، ثم انتقل بسلاسة إلى مدح أبي المنصور، فجعل وجوده استثناءً نادرًا في زمن خالِ من الكرم، وكأنَّ المديح انبثق من عمق التأمل لا من التكلُّف، فزاد ذلك صدفًا وتأثيرًا.

ولأبي تمَّام أيضًا تخلُّصُ لطيفٌ من موضوع الشَّيب إلى فلسفة الحكمة، فيقول:

لَـو رَأَى اللَّـهُ أَنَّ للشَّـيب فَضلاً جاوَرَتهُ الأَبرارُ في الخُلدِ شِيبَا كُلُّ يُسومِ تُبدي صُسروفُ اللَّياليِ خُلُقًا مِن أبي سَعيدِ رَغِيبا

+

يعترض هنا اعتراضًا بلاغيًّا على الشَّيب، متسائلًا: لو واقعنا؛ نراه في العلاقات الاجتماعية، وفي مواقف العمل، كان الشَّيب محمودًا لما جعله الله نتيجة تقلبات الزمن وصروف اللَّيالي.

# أبيات غدت أمثالاً

إذا أُنتَ أُكرَمتَ الكَريبِمَ مَلَكِتَهُ

وَإِنْ أَنْ أَكْرُمتَ اللَّبْيِمَ تَمَرُّدا

تتجلَّى في هذا البيت الشِّعرى حكمةٌ خالدةٌ صاغها المتنبى بلغة تقطر فطنة وتجربة. فهو لا يصف حال الأفراد فحسب، بل يرسم ملامح النَّفوس ويكشف جوهرها، ف«الكريم» حين يُكرَم، يُقابل الإحسان بوفاء يتجاوز العِرفان، حتَّى يُصبح أسير فضل من أحسن إليه، لا بقيد الذَّل بل بميثاق المروءة. أمَّا «اللَّنيم»، فهو لا يرى في الإكرام إلا ضعفًا، فيُقابِل النَّبل بالتَّعدي، والفضل بالجحود، ويتمادى في التَّمرد كأنَّما الإحسانُ قد جرَّأه لا ألهمه. وهــذا المَثل، وإنْ صِيغ في زمنِ مضى، ما يزال حيًّا في

يا أيُّها الخَارِجُ منْ بيته و هاربًا منْ شدَّة الخَوف ضيفُكَ قَدْ جاءَ بزَاد لَـهُ فَارْجُعِ وَكُنْ ضَيفًا على الضَّيفِ

بل وحتَّى في السِّياسة. فالحكمة التي يحملها دعوة للتَّبصُّر،

أَنْ لا يُمنَح الفَضْلُ إلاَّ لمن يُحسِنُ احتواءه، فليس كُلُّ يدٍ تُمَدُّ

دعابات الشعراء

الشُّديد، فترك له أبو حفصة المنزل هربًا من استضافته،

فخرج الضيف واشترى ما احتاج إليه ثمَّ رجع وكتب لصاحبه

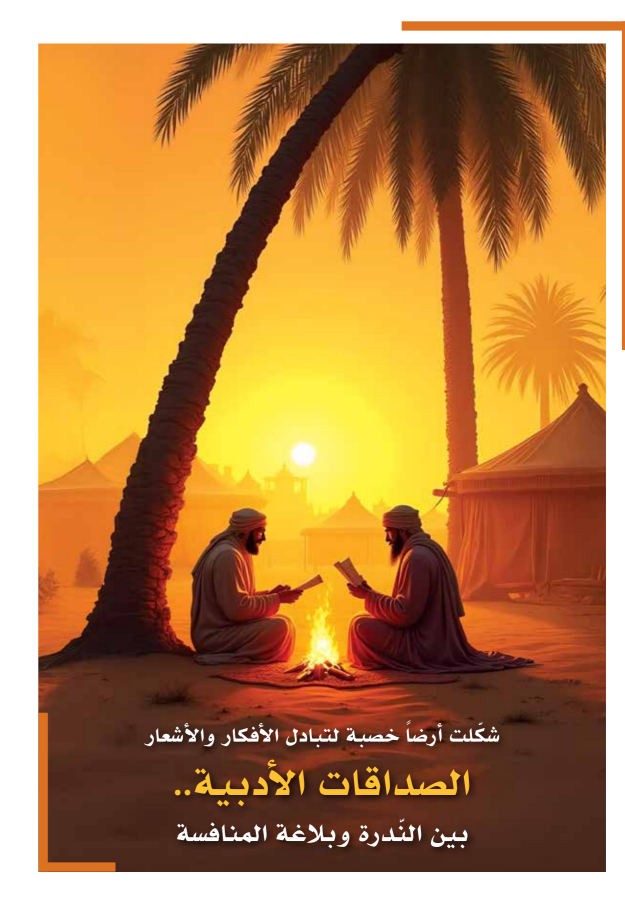
نزل صديقٌ على أبي حَفْصة الشَّاعر وكان مشهورًا ببخله

من وفاء أثمرَ لأنَّه وُجِّه لصاحبه الحقيقيّ.

فكم من خيرِ أُهدِرَ حين وُضِعَ في غير موضعه، وكم

تستحقُ الصَّفح والعطاء.







فها هو بشار بن برد يقول: إذا كُنْــتَ في كلِّ الأمــورِ مُعاتباً صديقــكَ لَمْ تَلْقَ الذي لا تُعاتِبُهُ فَعِشْ واحداً أو صلْ أخاك فإنّهُ مُقــارفُ ذَنْـب مَــرّةً ومُجانبُــهُ

هنا دعوة صريحة لتخفيف العبء بما يضمن استمرار المودّة والصفاء بين الأصدقاء، فالإنسانُ خطّاء بطبعه وعلى الأصدقاء التماسُ العذر بعضهم لبعض؛ وفي السياق ذاته يقول الشافعي:

وإذا الصَّديقُ أَسَى عَلَيْك بِجَهْلِهِ فَاصْفَحْ لاَّجْلِ الَّـودُ لَيْسَ لِأَجْلِهِ

ولأن الصداقة - مثل أيّ شأن إنساني آخر- لا تخلو من العثرات والتقلبات، فقد رسم الأدباء وجوهها المتعددة، من صدقٍ وصفاء، إلى خيانة وتنكّر. برؤية أخرى يرسم إسحاق بن إبراهيم الموصلي، النديم العتيق للخلفاء، وعالم الغناء والموسيقا والأدب، ملامح الصداقة حين قال في صديقه أبي دُلف العُجليّ، الأمير الفارس الشاعر:

اَجْعَـلْ أَبا دُلَـفِ كَمَنْ لَـمْ تَعْرِفِ
واهْجُـرْهُ مُعْتَرِفاً وإنْ لَمْ يُخْلِفِ
آخِ الكِـرامَ المُنْصِفيـنَ بِوصُلِهِمْ
واتْرُكْ مَودَّةَ كُلِّ مَـٰن لَمْ يُنْصِفِ
لا خَيْرَ في صِـدْقِ الإخاءِ مُوكَلِ
بأذى الصَّديق مَلولَةٍ مُسْـتَطْرِفِ

التوحيــدي أكــد فــي كتاباته أهمية الصداقة للإنسان



وفي هذه الأبيات يضع الموصلي قواعد للصداقة ترتكز على المودّة والإنصاف والصدق واجتناب الأذى، لكن هذا لا يتعارض مع دعوة التسامح التي أتى بها الشعراء قبله.

السـوّال هنا: هل تشـيع الصداقة بين الأدباء أنفسهم - هؤلاء الذيـن تغنّوا بالصداقة - كما تشـيع البغضاء؟ إذ يتردّد في الفضاء الأدبـي أنّ الصداقات بين الأدباء نادرة، وقلّما نجد أو نسـمع أن كاتباً قد مدح الآخر وأثنى عليه أو اعترف له بالفضل والسبق، في مجـالٍ من مجالات الكتابة؛ هذا ليـس صحيحاً تماماً، وليسَ خطأ أيضاً، فالصداقات بين أهل الأدب تكاد تكون نادرة، وحالة الندرة



أَبْلغْ بَنِي وَقْبِانَ أَنَّ حُلومَهُم خَفّتْ فلا يَزنونَ حَبَّةَ خَرْدَل كَانَ الفَرَزْدَقُ إِذْ يَعُوذُ بِحَالِهِ مثل الذليل يعوذ تُحْتَ القَرْمَل من يقرأ هذه الأبيات يرى ويسمع ويشتم رائحة الكراهية والعداوة المستحكمة بين الطرفين، لكن يمكن قراءة الأمر بطريقة مختلفة، فما عُرف في الأدب بـ «نقائض جريـر والفرزدق» لم يكن مجرد تصفية حسابات شعرية أدبية، بل تقليداً شعرياً عريقاً ترسّخ في العصر الأموى، حيث تحوّل الخصام الشعري إلى منافسة بلاغية كبرى يتداولها الرواة وتُحفظُ في الصدور ويُحكى عنها لاحقاً في المجالس. وقد أشار النَّقاد إلى أن هذا التّناحر الشعري أسهم في حفظ الشعر، بل في تجديده؛ لأنه اعتمد على الردّ والتفنّن في تجاوز الخصم، فكان كلُّ منهما يحفّز الآخر على الإبداع. وهذا بحدّ ذاته شكلٌ من أشكال التآلف القسري، أو لنقل: صداقة بإكراه أدبيٍّ. بيتُ القصيد في هذه العلاقة الفريدة أن جرير - العدوّ الشعريّ الأزليّ للفرزدق- هو نفسه من كتبَ فيه رثاءً حارّاً مفعماً بالأسي والمجد، وكأنَّ الفقدان فجَّر صداقةً كانت محجوبةً خلف ستار النقائض، حيث قال جرير في رثاء الفرزدق: لَعَمْـرِي لَقَد أَشْـجِي تَميمـاً وهَدَّها على نَكَبات الدُّهْرِ مَـوْتُ الفَرَزِدَقِ عَشيَّةُ راحوا للضراق بنَعْشه إلى جَدَثِ في هُوَّة الأرض مُعمَق لَقَد غادَروا في اللَّحْدِ مَنْ كانَ يَنْتَمي إلى كُلِّ نَجْم في السَّماءِ مُحَلَق ثُوى حامـلُ الأَثْقالِ عَـن كُلِّ مُغْرَم ودامغ شيطان الغشوم السملق عمادُ تَميم كُلِّها ولسانُها وناطقُها البَـذَّاخُ في كُلِّ مَنطـق فَمَن لَذُوي الأَرْحِام بَعْدَ ابْن غالب لِجار وعان في السَّلاسِل موثَّق

العصر الأموي

ويجيبه جرير:

تحوّل الخلاف الشعري إلى

منافسة بلاغية كبرى يتداولها

الرواة

ومن مفارقات الصداقات الأدبية النادرة في العصر الأموى، عداوة جرير والفرزدق، التي يُنظر إليها على أنها تناحرٌ شعرى تخفى في طياتها شكلاً خاصاً من أشكال الصداقة الأدبية، وعلى الرغم مما في الظاهر من هجاء مرير ومطاعن؛ فإن العمق الأدبى يكشف عن احترام ضمنيٍّ، وربّماً عن علاقة ندِّية جعلت كلاً منهما ضرورة وجودية للآخر؛ فحينَ يقول الفرزدق:

أحلامُنا تَـزنُ الجبالُ رَزانَـةُ وتَخالَنا جناً إذا ما نَجْهَلُ أنَّا لَنَضْرِبُ رأسَ كُلِّ قَبِيلَة وأبوكَ خُلْفُ أتانِهِ يَتَقَمّل حُلَلُ المُلوك لباسُنا في أهلنا والسابغاتِ إلى الوَغي نَتَسَرْبَلُ

هذه مستمرة منذ الأزمنة والعصور الأدبية القديمة، لكن بفروق واضحة في أداء الصداقة وممارستها، فقد شكّلت الصداقات الأدبية بين الشعراء في الحضارة الإسلامية أرضاً خصبة لتبادل الأفكار وتطوير الأغراض الشعرية، وحفّزت هذه العلاقات على التنافس الإيجابي والإلهام المتبادل، حيث لم يكن العمل الفردي منعزلاً عن سياق الأدب الجماعي آنذاك. ويمكن رصد هذا النوع من الصداقات ليس بوصفها علاقات شخصية تربط الصديقين بعروة حبل الصداقة، بل تتبدّى في شكل التقدير الشعرى المتبادل؛ فالنابغة الذبياني - وهو المحكّم بين الشعراء في سوق عُكاظ - كانَ يقدّر الخنساء ويصفها بأنها أشعرُ الإنس والجن، وحين أنشدته مرثيّتها في أخيها صخر التي مطلعها:

قُـذيُّ بِعَيْنِكُ أَمْ بِالْعَيْنِ عُوَّارُ أَمْ ذُرِّفَتُ إِذْ خَلَتُ مِنْ أَهْلِهَا الدَّارُ كأنَّ عَيْني لذكراهُ إذا خَطَرَتُ

وحين فرغت قال النابغة: لولا أنّ أبا بصير؛ أي الأعشي، أنشدنى قبلك لقلتُ إنك أشعر الناس. ومثله قال جرير: أنا أشعر الشعراء لولا الخنساء.

فَيْضٌ يَسيلُ على الخَدَّيْنِ مدْرارُ



الصداقات بين أهل الأدب تكاد تكون نادرة قديماً وحديثاً



لِتَبْكِ عَلَيْهِ الإِنْسُ والجِنُّ إِذْ ثَوِى فَتَى مُضَرٍ فَي كُلُّ غَرْبٍ ومَشْرِقِ فَتَى عاشَ يَبْني المَجْدَ تَسعينَ حِجَّةً وكانَ إلى الخَيْسراتِ والمَجْدِ يَرْتَقي

من يقرأ نقائض جرير والفرزدق لا يمكنه تصوّر أن أبيات الرثاء هذه قالها جرير في المهجوِّ الذي كرّس شعره لهجائه، ففيها يكاد جرير ينصّب خصمه تاجاً على قبيلة تميم بأسرها، فما من خصم يمدح خصمه بهذا الشكل إلا إذا كان يُضمر حباً

خفياً واحتراماً مضمراً واعياً. وهذا ما حدا ببعض الباحثين لوصف النقائض بأنها مسرحية أدبية مزدوجة القناع، هجاءً علني وتقدير ضمني، أشبه بميثاق أدبي غير مكتوب بين شاعرين عملاقين أدرك كلُّ منهما أنه لا يكتمل وجوده إلّا بوجود الآخر. وكلما ازداد الخصام والعداء بينهما ازدادت حماسة السوق الأدبي؛ نوع من التسويق على الطريقة القديمة، إذ كانت القبائل تتبارى في دعم شاعرها.

فإذا كان الرثاء أصدق الشعر كما يقول النقاد، فإن رثاء جرير للفرزدق يُكذّب كلّ بيتِ هجاء قيل قبله، ويُثبت أنّ الأدب لا يتعرف بالحدود الحادة بين الحبّ والعداء.

### العصر العبّاسي

وليست الصداقة الأدبية بمنأى عن الأهواء وتقلبات المزاج، وما جرى في العصر العباسي بين المتنبّي وابن العميد يثبت بمكانٍ ما المزاجية العالية التي كانت تسيطر على المتنبّي في تعاملاته الشخصية؛ فابن العميد، الوزير الأدبب الذي لم يكن ملكاً ولا أميراً حتى تجود قريحة المتنبّي بما لذّ وطاب في المدح، لكنه كان سلطان القلم والرأى والبصيرة.

حين ضافت الأرض بالمتنبّي في الشام ومصر وبغداد، قبل دعوة ابن العميد إلى أرنجان، وكان الأخير كريماً في استقباله، فكتب إليه المتنبّي قصيدة طافحة بالمجاز والتكلّف، أراد أن يضاهي بها الفلاسفة، لكنه - فيما يبدو- بالغ حتى أرهق طبعه؛ ومما قال:

مَن مُبْلِغُ الأُعْرابِ أَنَى بَعْدَها
شَاهَدْتُ رَسْطاليسَ والإِسْكَندَرا
قَاهَدْتُ رَسْطاليسَ والإِسْكَندَرا
ومَلِلتُ نَحْرَ عِشارِها فَأَضافَني
مَن يَنْحَرُ البِدَرَ النَّضارَ لِمَنْ قَرى
وسَمِعْتُ بَطليموسَ دارِسَ كُتبِهِ
مُتَمَلِّكاً مُتَبَدِّياً مُتَحَضِّراً
ولَقيتُ كُلَّ الفاضلينَ كأَنَّما
رَدُّ الإلَّه نُفوسَهُم والأَعْصُرا
نَسَقوا لَنا نَسَقَ الحسابِ مُقَدّماً
وأتى فذلك إذْ أَتَيْتُ مؤخّرا

- 00

مزاجية عالية كانت تسيطر على المتنبّي في تعاملاته الشخصية



وما إن فرغ ابن العميد من قراءتها حتى ابتسم ابتسامةً خفيفة، وبلغ المتنبّي الخبر، وهو الذي لم يكن يُرضيه إلّا الإعجاب المُطلق، فشعر على غير عادته بشيء من التقصير، لكنّه بدل أن يغضب أو يهجر -كما فعل في حالات كثيرة - اختار الاعتذار، وجاءه بقصيدة ثانية فيها اعتراف وتلطّف ومودّة، والتماس لقبول العذر، ومطلعها:

جاءَ نَيروزُنا وأنتَ مرادُهْ ووَرَتْ بِالَّـذي أَرادَ زنادُهُ

وفيها يقول:
هَلْ لِعُذْرِي عِنْدَ الهُمامِ أَبِي الفَضْلِ
قُبُولٌ سَواذً عَيْنَي مِدادُهُ
ما كَفانِي تَقْصِيرُ مِا قُلْتُ فيهِ
عَنْ عُلِاهُ حَتَّى ثَنَاهُ انْتِقادُهُ

رُبَّ ما لا يُعَبِّرُ اللَّفْظُ عَنْـهُ واللَّذِي يُضْمِـرُ الفُـوَادُ اعتِقادُهُ

ما تَعَوَّدتُ أَنْ أَرى كأَبِي الفَضْلِ وهَـذا الَّـذي أَتـاهُ اعْتيـادُهُ

لِلنَّدَى الغَلْبُ إِنَّهُ فَاضَ وَالشَّغْرُ عَمَادُهُ عَمَادُهُ عَمَادُهُ

غَمَرَتْنِي فَوائَدٌ شَاءَ فيها أَنْ يَكونَ الحَلامُ مِمَا أُفادُهُ

. 44

# جرير نفسه من كتبَ في الفرزدق رثاءً حاراً مفعماً بالأسى

وربما كانت ابتسامة ابن العميد حكمة تقول إنّ الصداقة تعتمل الزّلل لكنها لا تصمت عنه، بل تبتسم له برقيّ. ومن الجيّد أن ينتبه المتنبّي - صاحب الفخر الدائم في شعره - إلى وقوعه في الخطأ وأن يتراجع عنه بالطريقة نفسها التي فعلها: أخطأ شعراً.

وسواء كانت الصداقات الأدبية يغلب عليها التنافس أو الودّ الصرف، فلا يمكن ألّا يكون التقدير شأن الشعراء فيما بينهم، ومثاله ما فعله جرير بعد أن أمضى حياته مستلاً سيفه الشعريّ يهاجم به الفرزدق، وحين مات الآخر حزن عليه ورثاه كما لو أنه شقيقه وليس صاحبه. وربما لو عاش هؤلاء الشعراء جميعهم إلى وقتنا الحاضر لكان لديهم الآن برامج حوارية مشتركة يُناقشون فيها قضايا اللغة والشعر، يختلفون في شيء، لكنهم يتفقون على ضرورة استمرار البرنامج؛ لأن الخصومة حين تتلبّس الأدب تُصبح، أحياناً، أداة إبداعٍ ووجهاً آخر للصداقة.

**52** 

**لعدد** (73) سبتمبر 2025



أمّا لقب «ديك الجنّ»، فيعيده بعضهم إلى لون عينه الأخضر، ويرجعه آخرون إلى كثرة تنقّله بين بساتين الشام التي آثر البقاء فيها طوال حياته، رغم تردّد شعراء عصره على بغداد، أبرز حواضر الشعر آنذاك. وذكر ابن خلّكان في أخباره، أنّ أبا نواس قصده لما مرّ بالشّام، فَلامَه على تخوّفه من مقارعة الفحول وقال له: اخرج، فلقد فَتنْتُ أهل العراق.

ينحدر من أسرة حمصية من أهل العلم، ما أثر في تكوينه، إذ ارتاد المساجد لحفظ القرآن الكريم والأحاديث و علوم اللغة وما يتصل بها من بلاغة وشعر وتاريخ وأخبار، فأسهم ذلك في اكتسابه ثقافة عميقة سنجد لها صدى في أشعاره.

وقد قال في ذلك معبّراً عن فخره بنسبه، ممتنّاً للأسرة التي أقبلت على العلم و توارثته:

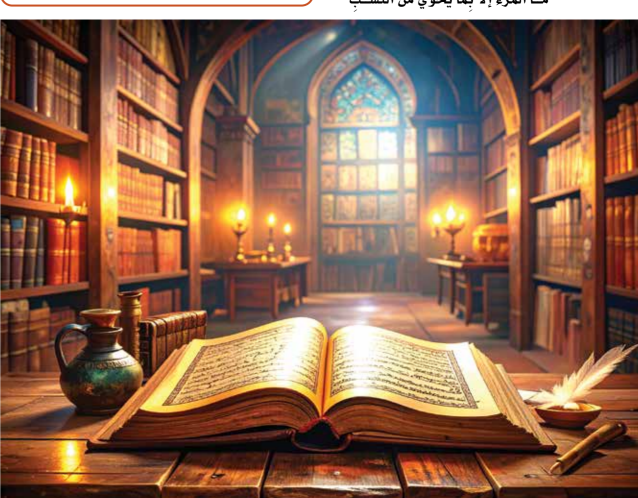
ما الذَّنْبُ إلَّا لِجَدِي حينَ ورَّثَني عِلْماً وورَّثَهُ مِنْ قَبلِ ذاكَ أبي فالحمُّدُ للّه حمداً لا نضادَ لهُ ما المَرْءُ إلَّا بِمَا يحْوي من النسَب

يُثبت هذان البيتان انخراط الشاعر في المنظومة القيميّة العربيّة التي تحثّ على التعبير عن التقدير والامتنان وتعدّ النسبَ الأصيل رافداً مهمّاً من روافد تكوين شخصيّة المرء، وتجعل من رفعة النسب موضوعاً حاضراً في الفخر فرديّاً كان أو جماعيّاً.

ويستعمل في البيت الأوّل أسلوب المدح بما يشبه الذّم «ما الذّنب إلّا لجدّي» ، فالعبارة تراوغ المتلقّي وتجعله يتوهّم أنّه سيذكر لجدّه نقيصة، وهذا ما يدخل في باب الهجاء، إلّا أنّه يحدث المفاجأة إذ يذكر أنّه ورّثه العلمَ. ويكرّر أسلوب الحصر الذي يفيد التّخصيص ليؤكّد أنّ قيمة المرء مقصورة على رفعة النّسب الذي يرجع له. ومعلوم أنّ للنّسب عند العرب قديماً مكانة كبيرة بها يُكرم



ارتاد المساجد لحضط القرآن الكريم والأحاديث وعلوم اللغة



ورغـم أنّ ديك الجـنّ قد انتمى إلى تيّار تحديث الشّعر في العصر العبّاسـي، فإنّه حافظ على هذا المعنى الأساسي وهذا ما يمكن تفسـيره بتغلغل القيم العربية في وجدان الشاعر، فلا يمكن له ان يتنصل منها لحظة إنشاء كونه الشعري خصوصاً وهو قد تشبّع بشـعر العرب القدامى، وهو مَعين البلاغة والقيم أيضاً، والوسـيلة التربوية التى يتّخذها المؤدّبون والمعلّمون في تربية الناشئة.

وفي بعض المواضع يتجاوز فخر ديك الجنّ حدود الأسرة، ليشمل القبيلة بأسرها، فممّا يقوله في قبيلة كليب:

كُلْبٌ قَبيلي وكَلَبٌ خَيْرُ منْ ولَدَتْ حَـوّاءُ مِن عَـرَبٍ غُـرً ومـن عَجَمِ

يعمد الشاعر إلى أسلوب التكرار، وهو من أبرز أساليب التعبير البلاغي والتأثيري شيوعاً واستعمالاً في النصوص الأدبية عموماً والشعرية خصوصاً، فيثبّت بذلك اسم القبيلة في ذهن السامع/ القارئ، فضلاً عما يوفّره من جرس موسيقي يسهم في صنع إيقاع القصيدة الدّاخليّ. ويستعمل اسم التفضيل «خير»، فيعقد به مفاضلة بين قبيلته وسائر البشر من عرب ومن عجم ترجّح فيها الكفّة لـ«كليب»، وهذا من متواتر الفخر الجماعيّ عند القدامي،

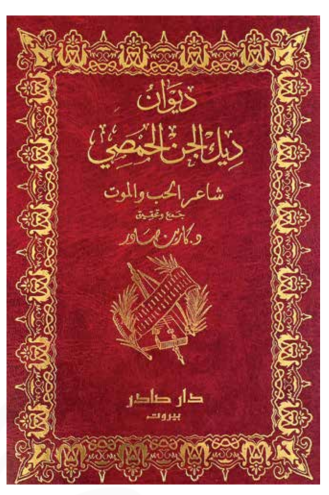
إنّ إحساس الشعر بفخر الانتماء، يكسبه شعوراً بالقيمة، فيمضي في مواضع أخرى إلى فخر ذاتيّ ، يشيد فيه بنفسه ويعلي من شأنها، ومن ذلك قوله:

والله ربِّ النَّبِيِّ المُصْطَفى قَسَماً بَرَاً وحقّ مِنْ ع والبَيْتِ ذي الحُجُبِ والخَمْسهِ الغرِّ أَصْحابِ الكساءِ معاً خَيْرِ البَريّة مِنْ عُجْمٍ ومِنْ عَرَبِ ما شِدّةُ الحِرْصِ مِنْ شَأْني ولا طَلَبِي ولا المكاسبُ من هَمْي ولا أربى

يستنجد الشاعر بأسلوب القسم، لينفي عن نفسه بعض مذموم الخصال في المجتمع العربي، وهـو الحرص على الدّنيا واللهاث وراء مكاسبها، وقد كثّف من المقسم به: الله، ومنى، والكعبة، ورسول الله وأهل بيته (الخمسة الغرّ أصحاب الكساء)، بياناً

77-

يتواتر ذكره في المصنفات القديمة لما له من شاعرية ومكانة سامية



لعظمة المقسم به وأهميّة المقسم عليه؛ والقسم هنا أداة بلاغيّة لجأ إليها الشاعر لتعميق المعنى وترفيع قوّة الإقناع وتحقيق تأثير نفسيّ وجماليّ عميق. ونلاحظ أنّه قد حافظ على استعمال هذا الأسلوب البلاغي الذي يحضر في ظاهر الشعر القديم، ولكنَّه غيّر مضمونه، فأضحى القسم قسماً بالله وهذا ما يكشف أنّ قصيدة ديك الجنّ الحمصيّ تأثّرت بالثقافة الإسلاميّة ونهلت من معينها. سـجّل الشعر العربي في القرن الثاني للهجرة، دخول أغراض جديدة، أبرزها الغزل الذي استوى غرضاً قائماً بذاته، بعد أن كان جزءاً من القصيدة. وانبرى الشعراء يتنافسون في نظم غزليّات تتفنّى بالحبيبة، وتكشف لواعج نفوسهم، وتعبّر عن عاطفة الحب التي استبدّت بهم، وركب ديك الجنّ هـذه الموجة، فنظفر بين دفّتيْ ديوانه بأبيات رقيقة أنشدها في حبيبته «وَرْد»، وقد ذكر صاحب «الأغاني» أنّ «عبدالسلام قد اشتهر بجارية نصرانيّة من أهل حمص هويها، وتمادى به الأمر حتّى غلبت عليه ..فلمّا اشتهر بها، دعاها إلى الإسلام ليتزوّج بها فأجابت لعلمها برغبته فيها، وأسلمت على يده، فتزوّجها وكان اسمها ورداً؛ ففي ذلك يقول: انظر إلى شمس القصور». ونورد ما قاله متغزّلاً بجمالها:

القالي الفي

56

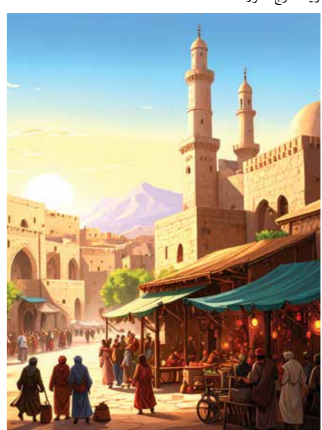
مدد (73) سبتمب 2025

57

# انْظُرْ إلى شَـمْسِ القُصـورِ وبَدْرِها وإلَـى خُزاماها وبَهْجَـةِ زَهْرِها وإلَـى خُزاماها وبَهْجَـةِ زَهْرِها لَـمْ تَبْـلُ عَيْنُـكَ أَبْيضاً مِنْ أَسْـوَد جَمَعَ الجمالَ كَوَجْهِها في شَـعْرِها جَمَعَ الجمالَ كَوَجْهِها في شَـعْرِها

بيتان مضمّخان بالاستعارات التي تختصر المعاني وتجمّلها في لفظ واحد قوي الدّلالة كثيف الإيحاء؛ فالحبيبة هي الشمس وهي البدرُ ، وهي خزامى القصور وزهورها أيضاً. هذه الصور المسندة إليها تتشظّى في الدّهن، فتحضر تجليّات الجمال والضياء ولون الخزامى وطيب الشذا، وما ينتج عنها جميعاً من حال نفسية منتعشة سعيدة.

ويواصل رسم الصورة فيحضر الأسود والأبيض اللذان يصنع تضادّهما لوحة للمرأة جميلة، كثيراً ما تواترت في شعر العرب، إذ يتغنّى الشاعر بسواد شعر الحبيبة الذي يظهر أكثر مع بياض بشرتها، ويستعمل في هذا المقام التشبيه التمثيليّ، وهو تصوير مركّب لا يقتصر على مفردتين، فيتجاوزهما إلى صورتين تجعلان المتلقّي يتمثّلهما ويستخرج بنفسه ما بينهما من نقاط التقاء، فيصبح حينئذ طرفاً فاعلاً في القصيدة يستقرئ معانيها وستخرج صورها.



### وفي مقام آخر يقول: إنّ بَـيْـتاً أنْـتَ ساكـنُـهُ غَيْـرُ مُحْتَاجِ إلـى السُّرُجِ

يؤكّد فيه أنّها السّراج الذي ينير البيت الذي تحلّ به، فيغني عن أدوات الإضاءة.

هكذا ترى عين المحبّ حبيبتَـهُ، وهكذا تصوّرها موهبته الشعريّة.

ومن بديع ما قاله في نفس يحاكي فيه غزل العذريين: جَسَّ الطَّبيبُ يَـدي جَهْلاً فَقُلْتُ لَهُ إنّ المَحبَّـةَ فـي قَلْبي فَخَـلً يَدي لَيْسَ اصْفِراري لِحُمَّى خامَرَتْ بَدَني لَكنَّ نـارَ الهَـوى تَلْتاحُ فـي كَبِدي فقـالَ هـذا سِقامٌ لا دَواءَ لـهُ إلا برؤية مَـنْ تَهْـواه يـا سَـندى

إنّه ينشئ حواراً بينه وبين الطبيب، ليبيّن أثر الحبّ الذي اعتلّ له جسده، واصفر لونه..

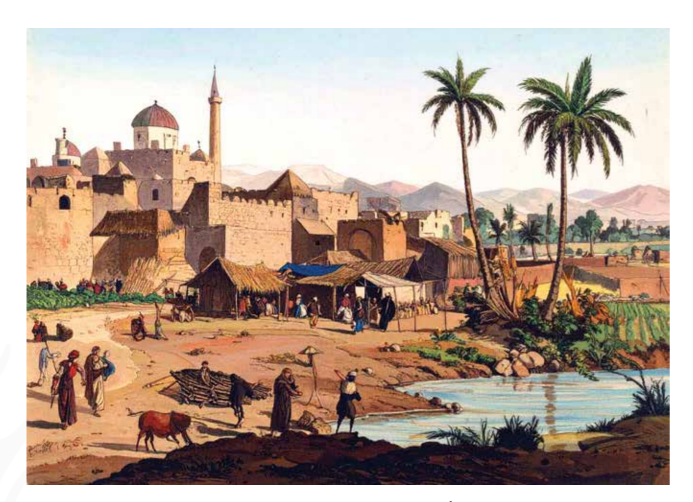
ولعل اسم حبيبته وَرْد، جعله ينتبه إلى الوَرد من حوله، والشاعر يعيش في بيئة خصبة ملأى بالزهور، فينشد في قلّة لبث الورد قائلاً.

لِلْـوردِ حُسْـنُ وإشـراقُ إذا نظَـرَتُ إلْيـهِ عَيْـنُ المُحِبّ هاجَـهُ الطَّرَبُ خـافَ المَـلالَ إذا دامَـتُ إقامتُـهُ فصـارَ يَظْهَـرُ حينـاً ثُـمَ يَحْتَجِبُ

يسند إليه الحسن والإشراق ويبرز ما يثيره في نفس المحبّ من شجن يذكّره بحبيبته الغائبة، ويستعمل الاستعارة المكنيّة التي تمنح التعبير قوّة وعمقاً معنوياً، وتجعل اللغة كائناً حيّاً تتجدّد دماؤه بتجدّد استعمالاتها، فتنبض بالحياة وتتلوّن بحسب المقام؛ فالشاعر يجعل الورد شبيهاً بالإنسان العزيز الذي يأبى الملال، ويخشى أن يعاف الناس حضوره إن طال، فيمضي حياته بين الضمور والظهور.

9

راوحت تجارب حياة الشاعر بين الجد والهزل وبين الفرح والهم



ونشير هنا إلى كون الحبيبة اشتركت واقعاً مع الورد في قصر الحياة، إذ لم يمكث بقاؤها كثيراً، حين دفعت حياتها ثمناً لغيرة النزوج المحبّ عليها، وهو ما كان قادحاً لنظم مَراث كثيرة حمّلها ديك الجنّ ما يعانيه من ندم وألم، بعد أن غيّب الردى حبيبته؛ من ذلك ما قاله:

أَسَاكِنَ حُفْرَةِ وقَرارِ لَحْدِ مُفَّارِقَ خُلَّةٍ مِنْ بَعْدِ عَهْدِ أَجِبْني إِنْ قَدِرْتَ على جَوابي بحق الود كيف ظَلَلْتَ بَعْدي وأَيْنَ حَلَلْتَ بَعْدَ حُلولِ قَلْبي وأَيْنَ حَلَلْتَ بَعْدَى وأَحْشَائِي وأَضْلاعي وكَبْدي

رغم إدراك حقيقة الموت التي غيبت الحبيبة، فالشاعر يستعمل نداء القريب بياناً لقربها من وجدانه؛ فالقبر الذي ضمّها وأبعدها عنه جسداً لا يمكن له أن يزيل حبها من قلبه. وتتكثّف الأساليب الإنشائية التي تكشف حالته النفسية الحزينة المضطربة، فيستعمل الأمر والاستفهام مخاطباً وَرْداً، فيحييها بذلك إحياء تخييليّاً في النصّ فيكلّمها ويبتّها ما يعانيه من حرقة.

.00

# يستعمل الاستعارة المكنية التي تمنح التعبير قوة وعمقا

لقد راوحت تجارب حياة الشاعر بين الجدّ والهزل، وبين الفرح والهمّ، وطال عمره، فاكتسب من جميع ذلك حكمة ضمّنها قصائده؛ من ذلك قوله محاولاً تسلية نفسه وكلّ من فارقوا أحباباً: تأمّلُ إذا الأحْرزانُ فيكَ تكاثَفَتْ

أَعاشُ رَسُولُ اللَّهِ أَمْ ضَمَّـهُ الْقَبْرُ

يبدو من جميع ما سبق، أنّ تجربة ديك الجنّ الشعريّة كانت معبّرة تماماً عن تجربته الحياتيّة، وهي تجربة الإنسان عموماً وهي تتقلّب بين الأفراح والأتراح، ولهو الشباب وحكمة الشيب. وقد تضمّن ديوانه درراً من الشعر، تثبت قيمة هذا الشاعر وعلوّ شأن قصائده التي تجعلها جديرة بالدّرس والبحث وتجعلنا نعدّها من عيون شعر العباسي.

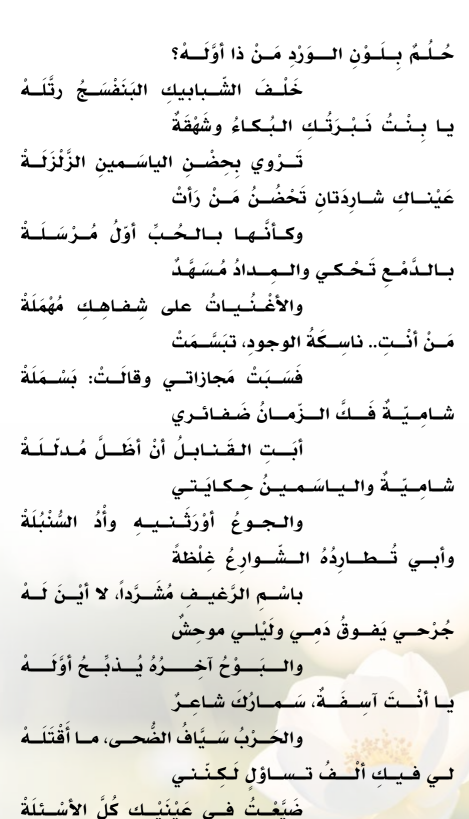
(لقوافي

58

دد (73) سيتمب 2025

عبدالنبي نصر

# بائعة الياسمين



# ويطول العتاب

ويُطولُ العِتابُ بَيْني وبَيْني أَإلى ياعِتابُ يَـوْمَ الحِساب

أَخْرَسَ الْعَنْدليبَ صَوْتُ الْغُرابِ ومساءٌ مُحَلَّلٌ بِالضِّباب وكــؤوسٌ تَـنـازَعَـتُـها شِفاهٌ كَسِّريها وكُلُّ تِـلْكَ الخَوابي وامْنَحيني من الغناء فُواقاً عَلَّ جُرْحاً يَنازُّ تَحْتَ إهابي فأنا بالجراح ألْتَذُّ دَوْماً فأرى في العَذابِ مَعْنى العَذابِ قَدْ أَقَلَّتْ مَشاعري فُلْكُ نوح واسْتَوَتْ فَوْق جودي مِنْ يَباب فإذا اليَومُ قاتِمُ الوَجْهِ يَحْكي قِصَة السّنْدُبادِ لِلأَعْقاب إِفْتَحِ الْعَيْنَ أَيُّهَا الْجُرْحُ مَهْلاً سَأُوارِي عَنْ نَاظِرَيْكَ كَتَابِي ويَلُفُ السُّكونُ وَيْحَك فاقْرأ سفْرَ ماضيكَ بَيْن تلك الرّوابي لا سِوى الصَّوْتِ يُرْجِعُ الصَّوْتَ إِنَّا وَحْدَنا.. في تَـفَرُّدِ واكْتئاب كَـمْ ضَحِكْنا سَـفاهَةً ولَهَوْنا ووَلَجْنا اللَّذاتِ مِـنْ كُلّ باب وتَـمادَتْ غِـوايَـةٌ لَـيْتَ أنّا قَـدْ عَرَفْنا.. زمانَها.. للصّواب كُسَعِيُّ أَجْتَرُ آلامَ ماض غَرّني فيه طالعي وشَبابي وتَبَصَّرْت في خُطايَ فتاهَتْ كَلِماتي.. عَزوفَةً عَنْ خَطابي ها هُنا الشَّرْخُ بَيْنَ نَفْسي وبَيْني بَيْنَ مَـنْ كان مَـنْ يَكونُ..عَذابي







# بريق الحياة

أنْتَ مُذْ أَنْكَرَتْكَ التّباريحُ غَضًا تَتلاشي ويَحْتَسيكَ الجُمودُ كُنْتَ وَرْداً على النُّجوم يُغَنَّى بَعْضَ نَزْفِ وللْوُجود سُجودُ تَتَدلَّى في كَفِّ لَيْلكَ شَمْسٌ ويَضُمُّ الخُطي - طَريّاً- صُمودُ أَنْتَ سِـرُّ اشْـتعالنا حيـنَ نَمْضي نَبْتَغـي النّـورَ والظَّـلامُ يَسـودُ حَيْثُ أَبْحَرْتَ والمَجاديفُ حَيْرى فاسْـتَفاقَتْ وشَـعٌ فيـكَ الصُّعودُ كُلُّ هذا....ثُمَّ عُدْتَ خَفيفاً مُثْقَلاً بِالصَّدى تَحُفُّكَ بِيدُ ظامئاً مُنْدُ أَنْ شَرِبْتَ اللّيالي يَتَداعى إلى ظِماكَ الخُلودُ «جَرِّب الياسَ» قُلْتَ ذاتَ بُكاء النُّجومُ، الشّرودُ، عَنكَ شُهودُ يارَبيعاً قَدْ ضَمَّهُ أَنْ صُيْفِ وسِهامُ الأسى عَلَيْهِ حُشودُ

لا تَـزالُ العُيـونُ تُمْطـرُ حتّـى أَنْبَتَتْ مـنْ أنينهـنَ الخُـدودُ سَنعودُ إلى الديار قريباً وقريباً سَينْتَقينا الوُرودُ سَنُغَنَّى على الجراح ضماداً وبريقُ الحياة سَوْفَ يَعودُ

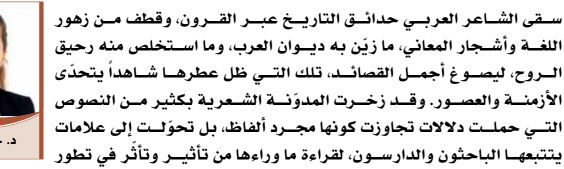
# عشق دمشقی

هي كالبَتول طَهورةٌ وعَفيفَةٌ فاخْلَعْ نِعالَكَ إِنْ وَقَفْتَ بِبابِها

اخلعْ نعالَـكَ إِنْ وَقَفْتَ بِبابِها واجْعَلْ طَهوركَ مِنْ رَحِيقِ رُضابِها واخْشَعْ خُشوعَ الْأَتْقياء تَوَرُّعاً وأقهم صَلاتكَ في مَدى محرابها فَهِي التي قَـدُ أُورِثـتُ وتَوارَثَتُ ديـنَ المَحبَّة مـنْ كَريـم تُرابها هي تِرْبُ كُلِّ جميلةِ في حُسْنِها لكنّها تَسْمو على أثرابها كانت دِمَشْقُ ولَـمْ تَـزَلْ أُمُويّةً يَتَهَجَّدُ التّاريخُ حَـوْلَ قِبابها يَنْسَابُ مِن قَسَماتِها بتَناغُم فَجْرٌ تَوضًا مِنْ نَدى أَطْيابِها فيها يَضوعُ الياسَمينُ قُوافلاً فالعطرُ معتكفٌ على أبوابها تَتناغِمُ الخَطُواتُ في طُرُقاتها كتناغُم النَّسَماتِ في أَثُوابِها فكأنَّها مَعْزوفَةٌ شَرْقيّةٌ ورقيمُ عِشْق في دُفوفِ كِتابها أدنو فَتَخْضَرُّ المَسافةُ بَيْنَنا والكُحْلُ مُحْتَكَمُّ إلى أهدابها فأضُمُّها وتَضُمُّني بشَقاوةِ ولَكَمْ شَقيتُ بوَصْلِها وغِيابها مثل الدّوالي إذْ تَمُدُّ غُصونَها لِيندوبَ سُكّرُها على أعْنابها فنكادُ نَعْصِرُ صَفْوَهَا وزُلالَها لنُريقَه شَغَفاً بِكأس شَرابها فَدَمَشْ قُ تَمْنَحُ للْمُتيَّمِ نَبْضَها ليُعيدَ شَكْلَ الحُبِّ في أنْسابها







الحضارات؛ ولعل من هذه الدلالات التي تحتاج إلى التوقف عندها، ما ارتبط بالحياة الاجتماعية وتطوراتها، مثلما هي حال «العطر» الذي كانت له تجليات واضحة في الشعر، منذ اختراعه قبل نحو 3500 سنة، على يد العالمة البابلية «تابوتي» التي دوّنت تجربتها وتركتها شاهداً على براعتها في علم الكيمياء، كونها أقدم نص علمي يمكن الرجوع إليه في هذا المجال.

99

# ابتكر ابن سينا طريقة استخراج الزيوت من الزهور

استخدمت بألفاظ شتى، وبإشارات مختلفة، إما بذكر لفظ «العطر» ومشتقاته، أو بما يوازيه دلالة وهو «الطيب»، أو بالإشارة إلى مواد عطرية بعينها، مثل المسك والعنبر والعود غيرها، أو ذكر الورد والرياحين، وكانت هذه الطريقة أكثر تداولاً؛ ولعل عنترة بن شداد كان من أكثر الشعراء استخداماً لهذه الدلالات، فقد كانت

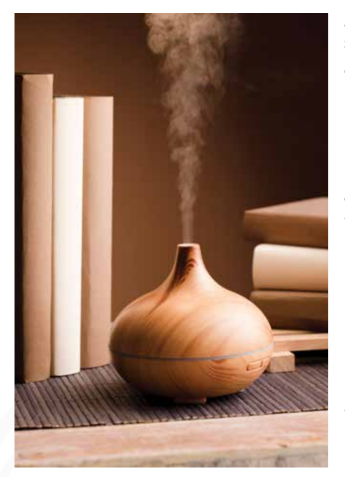
عطرياً ما يزال حاضراً بقوة، كما برع العلماء العرب فيه، وتفوقوا في التركيب والتقطير. كما ابتكر العالم المسلم ابن سينا طريقة استخراج الزيوت من الزهور، التي تدخل حالياً في صناعة أغلب المستحضرات العطرية العالمية.

وقد برع القدماء المصريون في ذلك أيضاً، وتركوا إرثاً

### دلالات العطر في الشعر الجاهلي

أما شعرياً، فقد ظهرت هذه المادة الشاعرية في القصيدة العربية منذ فجرها الأول، إذ تعود أقدم الشواهد على استخدام دلالة العطر في الشعر العربى إلى العصر الجاهلى. وقد





لَهَا خَطَراتُ العَهْدِ مِنْ كُلِّ بَلْدَة لِقَوْم وإِنْ هاجَتُّ لَهُمْ عِطْرَ مَنْشَمِ نَجائِبُ لَيْسَتْ مِنْ مُهُورِ أُشَابِة ولا دِيَةِ كانَتُ ولا كَسْبِ مَأْثَم

ومع حلول العصر العباسي، زاد ظهور دلالة العطر في الشعر العربي بشكل ملحوظ، وبنوعها الصريح، أي باستخدام لفظة «العطر» التي شاعت في القصائد العربية، ويمكن تفسير ذلك بازدهار تجارة العطور في تلك الحقبة التاريخية، بل ظهرت أسواق مخصصة لها، سميّت «أسواق العطّارين» في بغداد وفي أغلب الحواضر العربية الأخرى، فضلاً عن ازدهار علوم الكيمياء عند العرب، فأصبحت العطور أكثر تركيباً وزادت مكوناتها ولم تعد تحيل إلى مواد منفردة بعينها يمكن الاستعاضة بذكرها عن ذكره مثل المسك والعنبر، ومن ثمّ فإنه يمكن القول إن الشعر العربي أرّخ في هذه المرحلة لعاملين مهمين، وتأثر بهما، أحدهما علمي يخص «الكيمياء» والآخر اقتصادي يخص «التجارة الخارجية»، ما يؤكد دور الشعر حارساً للتاريخ وديواناً لا يحفظ جماليات اللغة فحسب، بل يحفظ التحوّلات الاجتماعية والإنسانية في

الشعر العربي، إذ يرتبط العطر هنا - عكس المتداول- بالحروب والقتال، بعد أن كان دائماً عبر تاريخ القصائد العربية والعالمية جزءاً من معاني المشاعر الرقيقة المرتبطة بالحب والحنين والذكريات والجمال؛ كقول النابغة الذبياني:

والطّيبُ يَزْدادُ طيباً أَنْ يَكونَ بها ۖ في جِيدِ واضِحةِ الخَدّينِ مِعْطارِ

العطر في عصور الحضارة الإسلامية

ولعل هذا الارتباط الشاعري بالعطر، سيبقى سائداً في العصور الشعرية اللاحقة، فيلحق الشاعر الأموي قيس بن الملوّح، العطر بمعاني بالحسن والتّرف، في قوله:

أيا جَبَلَ الثَّلْجِ الَّذِي فِي ظلالهِ
غَرْالانِ مَكْحُولانِ مُؤْتَلِفانِ
غَرْالانِ مَكْحُولانِ مُؤْتَلِفانِ
غَرْالانِ شَبّا فِي نَعِيم وَغِبْطَةٍ
ورَغْدُة عَيْم ناعِم عَطرانِ
أَرْغَتُهُما خَتْلاً فَلَم أَستَطِعهُما
فَضَرًا وشيكاً بَعْدَ ما قَتَلاني

أما ذو الرُّمَّة، فيرسم صورة متفردة للعطر وهو يخوض الظلام، ويلقي برقته على الأرواح في رحاب الطبيعة، فيقول: 
بِأَرْضٍ هِجانِ التُّرْبِ وَسْمِيَّةِ الثَّرِي 
عَذَاة نَاتُ عَنْهَا المُلُوحَةُ والْبَحُرُ 
تَحلُ اللَّوى أَوْ جُلدَّةَ الرَّمْلِ كُلّما 
جَرَى الرِّمْثُ فِي ماء القَرِينَةِ والسَّدْرُ 
تَطِيبُ بِها الأَّرُواحُ حَتَى كَأَنَّما 
يَحُوضُ الدُّجَى في بَرْد أَنْفاسها العطرُ

غير أنّه يقتبس، كذلك، من قول زهير بن أبي سلمى، ويشير إلى عطر «مَنْشه» في أبيات من قصيدة له، كدلالة على الحرب، ويتحدث فيها عن إبلٍ كانت لقوم يمدحهم، فيقول إن هذه الإبل المكتسبة من تجارتهم، وليست هبات من أحد، كانت ترعى منيعة بعزّ قومها ومهابتهم وقوتهم، فيقول:

بِلا ذِمَّةٍ مِنْ مَعْشَـر غَيْـر قَوْمِها وغَيْـرِ صُدُورِ السَّـمْهَرِيِّ المُقَوّمِ

عنترة كان من أكثر الشعراء استخداما لهذه الدلالات 99

# ظهرت هذه المادة في القصيدة العربية منذ فجرها الأول

وتتكرر هذه الدلالة في أكثر من موضع شعري بشكل لافت، ولكن رغم هذا الاستخدام المكثف جداً لدى عنترة، فإنه لم يكن صاحب أشهر بيت مرتبط بالعطر، بل كان ذلك من نصيب زهير بن أبي سلمى، حكيم الشعراء، وصاحب المعلقة الرابعة التي يقول فيها: قدارُكْتُما عَبْساً وذُبْيانَ بَعْدَما

تَفانَوْا ودَقُوا بَيْنَهُمْ عِطْرَ مَنْشَمِ وقَدْ قُلْتُما إِنْ نُدْرِكِ السِّلْمَ واسعاً بِمَالٍ ومَعْرُوفَ مِنَ الْقَوْلِ نَسْلَمِ بِمَالٍ ومَعْرُوفَ مِنَ الْقَوْلِ نَسْلَمِ فَأَصْبَحْتُما مِنْها عَلَى خَيْرٍ مَوْطِنٍ بَعِيدَيْنَ فِيْها مِنْ عُقُوقٍ ومَأْثَم

وقد أصبحت عبارة «ودَقُّوا بَيْنَهُمْ عِطْرَ مَنْشَمِ» مثلاً تتداوله العرب، وقيل في بعض الروايات إن «مَنْشَم» كانت امرأة تبيع العطر في مكة في الزمن الغابر، وكان الرجال يتعطرون منه للحرب، وهو بكل الأحوال استخدام «غير مألوف» في مدوّنة

العطور حاضرة في شعره بقوة، في التشابيه الحسية والمعنوية، بل وارتبط ت بمحبوبته عبلة في مواضع كثيرة من قصائده؛ فها هو يستحضر حنينه إليها عبر استحضار ذاكرة العطر في ديارها التي اجتمع فيها المسك والعود والنّد، فيقول:

قَفْ بِالدِّيارِ وَصِحْ إِلَى بَيداها فَعَسَى الدِّيارُ تُجيبُ مَنْ ناداها دارٌ يَفوحُ المِسْكُ مِن عَرَصاتِها والعودُ والنَّدُ الذَّكِيُّ جَناها دارٌ لِعَبلَـةَ شَطَّ عَنـكَ مزارُها ونَـأَت لَعَمْـرى ما أَراكَ تَراها

وفي موضع آخر يستدعي عنترة «طيب» الحبيبة القادم مع ريح الحجاز، الذي يبقيه حيًا، لما يرتبط به من ذكرى ومشاعر، معززاً فكرة استخدام الذاكرة العطرية مرة أخرى في قوله:

رِيحَ الْحِجَازِ بِحَقِّ مَنْ أَنْشَاكِ

رُدِّي السَّلامَ وَحَيِّ مَنْ حَيَّاكِ

هُبِّي عَسى وَجْدِي يَخِفُ وتَنْطَفِي

نيرانُ أَشْواقِي بِبَرْدِ هَواكِ

نيرانُ أَشْواقِي بِبَرْدِ هَواكِ

يا رِيحُ لَوْلا أَنَّ فِيكِ بَقِيَّةً

مِنْ طِيبِ عَبْلَةَ مُتُ قَبْلَ لِقاكِ



كل المجالات؛ وها هو مهيار الدليمي يشير إلى قصائده وطيب معانيها المنتشرة، بذكره مظهراً تجارياً من ذلك العصر بقوله:

## وكأنَّما نَفَضَ التَّجارُ بها بَيْنَ البُيـوت حَقائبَ العطر

وقد كان من الطبيعي أن تحدث تغيّرات في الصورة الشعرية، في هذا العصر الذي أنشاً بيئة احتلّ فيها العطر حيّزاً كبيراً في حياة الناس، لذا تبارى الشعراء واجتهدوا في التوظيفات الدلالية لهذه المادة المدهشة؛ فيقول ابن الرومي شاكياً انتشار عطر الحبيبة الذي يؤذيه بذيوعه، وكأنه يتحدث عنه في المجالس

إِنْ لا تَلُمْ مَنْ راحَ فيكَ مُحَمَّلاً عبء المَلوم أشْكو إلَـيْكُ ظَـماءةً من مُقلَة ريًا سَجوم ووشاية العطر النموم عَـليَّ والـحَـلِّي النَّـمـوم ثمّ يشبّه قوة عطرها بالفصاحة: ما الحَلْيُ والعطرُ الفَصيحُ

ماذا عَلى أهلك أن لا نروا

وربط العطر بالفصاحة هنا إنّما ربطه بالقوة اللغوية التي كانت

لكن ابن وهب، يخرج عن السائد، حين يجعل من المداد عطراً للرجال، فهو يقول إن عطر النساء من الزعفران، الذي اختاره ربما للونه الأحمر الأنثوى، أما الحبر بلونه الأسود القوىّ الوارد بمعنى الكتابة وما فيها من البلاغة والشعر والعلم والحكمة، فهو

وُمدادُ الدُّويِّ عطْرُ الرِّجال

واستخدم أبو العتاهية، كذلك، صورة العطر في الرثاء، وهو يصف أساه على الرّاحل الذي أصبح عطره من رائحة الأرض، بعد أن كان منعّماً في قصره بالفرش الوثيرة والعطور الثمينة التي عدّها ضمن ما تودّعُ بفراقه الدنيا؛ فيقول:



عِطْراً وأنْتِ العِطر للعطر

ما يزين الرجال، أي أن زينة الرجل في عقله، فيقول: إنَّما الزَّعْفَ رانُ عطْ رُ العَداري بضَرْبَة من ذي لُزوم



تُغَلَّقُ بِالتُّرِبِ أَبْوابُـهُ إلى يوم يُودُنُ في حَشره وخَلِّي القُصورَ الَّتِي شَادَها وحَـلُ مـنَ القُبْرِ فـي قعْرِه و بُدِّلُ بِالبُسْطِ فُرِشُ الثُّرِي وريحَ ثرى الأرض من عطره أخو سَفَر ما لَـهُ أُوبَـهُ غُريبٌ وإِنْ كانَ في مِصْرهِ



واستمر استخدام العطر في العصر الأندلسي، وكان ذلك طبيعياً مع امتداد الحضارة الإسلامية، ودخول أنواع جديدة من العطور، بسبب التبادل الثقافي، فضلاً عن احتلال الطبيعة حيّزاً مهماً في الشعر؛ فيقول ابن زيدون:

فَقَدُناكَ فُقْدانَ السَحِابَة لَم يَزَل لَهَا أَثَرُ يُثْنِي بِهِ السَّهْلُ والوَعْرُ مُساعيكُ حَلْيٌ للّيالي مُرَصَّعٌ وذكَّـرُكَ فـى أَرْدان أَيَّامها عطْرُ فَـلا تَبْعُـدَن إِنَّ المَنيَّـةَ غَايَـةٌ إِلَيْها التَّناهي طالَ أُو قَصُرَ العُمرُ

ومن عجيب المعانى ما صاغة المعتمد بن عبّاد، حين عكس المألوف من المعاني، التي كان فيها الشعراء يشبهون المرأة بالطبيعة في غزلهم، فشبّه في أبيات له الطبيعة بالمرأة في وصفه

> كَأُنَّما ياسَمينُنا الغَضّ كُواكبٌ في السَّماء تبْرُ والطُرُقُ الحُمـرُ في جَوانبه كَخَـدُ عَـذراءَ نالَـهُ العطـرُ

استمر العطر في إلهام الشعراء عبر العصور منذ تلك الأزمان وحتى العصر الحديث الذي تزايد فيه استخدام دلالاته، واتسع أكثر فأكثر وتنوع مؤكداً قوة معناه، لكنه ظل دائماً جزءاً من تداخل الحواس لدى الشاعر، ومعنى يستلهم من الطبيعة والجمال، ومن أثر تلك المادة التي لا ترى بالعين، ولكن تراها الروح ويشعر بها القلب ويصحو على ضفافها الحنين والذكريات.



كلّ من أصيب بأرق الشّعر تسـتحيل مداواته لأنّه يصيب الشّاعر في الصّميم، ولا يجد سبيلاً إلى الخلاص منه. وهذا لا ينفي البتة، أن الشُّـعر يولد مع الشَّاعر، ولا يُكتَسَب اكتســاباً، لذا ليس غريباً فخر الشِّعراء بأنفسهم على مرّ التّاريخ؛ إنَّها الأنا الخاصّة بكلِّ واحد فيهم، تلك الأنا الّتي تدفعهم إلى الإطلالة على العالم من زاوية أخرى مختلفة اختلافاً تامّاً، ثمّ سرعان ما تنتج تلك الزّاوية العفوية واحات شاسعةً من الجمال والإبداع والفرادة، فيعمل كلِّ

شاعر على تحصين مملكته بالتّفنّن في ابتكار صور وأساليب وموضوعات وسياقات تخالفُ السّائد، بل ترفضه، انطلاقاً من الرّغبة في التّميّز وصناعة المستحيل.

وفى هذا المقال سنقرأ قصيدة الشّاعر البحريني علوى الغريفي «رئة ثالثة»، المنشورة في العدد الثَّاني والسَّبعين من مجلَّة «القوافي»، وقد بدا فيها فخره بانتمائه إلى مملكة الشَّعر

### أبعاد العنوان التّأويليّة

يلقى عنوان النَّصّ «رئة ثالثة» ظلالَ أبعاده التَّأويليَّة في ذهن القارئ؛ فالرّئتان علميّاً هما سبيل الإنسان إلى التّنفّس، ومن دونهما لا يستطيع البقاء حياً لحظة واحدة، وحين يطلق الشَّاعر على الشِّعر تسمية «رئة ثالثة»، فهذا يبرز مكانته في حياته؛ إذ لا يمكنه البقاء خارج دهشته، ومن دون معينه الَّذي يبتُّ فيه كلِّ أسباب التّحليق في سرب الأمل، وينجيه من السّقوط في فخّ الاندثار والتّلاشي. وهذه الرّئة تقع خارج الجسد، أي أنّها لا تخضع لسلطة المادّة، لذا لها خاصيّة روحيّة، وفضاءاتٌ واسعةٌ تتيح السّفر في تفاصيلها لنستشفّ منها ما يلائم نفوسنا ومشاعرنا المتناقضة؛ لـذا قيل إنَّ قراءة النَّصَّ تخلق نصّاً جديداً مغايراً، فكلِّ واحد يقرأ بقلبه وعقله، انطلاقاً من زاوية الرّؤية الّتي ينظر بها إلى الوجود.

### الصورة الشعرية

تحضر الصّورة باذخةً في هذه القصيدة، ومنها نلج إلى التَّخييل الممتع؛ فالشَّاعر يبدأ بيته الأوِّل بتشبيه مجمل حذف فيه العنصر الجامع بين ركنيه الأساسيّين، ثمّ يعلّل بعده سببّه وهو الاحتراق، هذا الاحتراق المحبّب يمنح الشّعور بالدّفء في صقيع الغربـة الّتي غالباً ما يحياها الشّعراء؛ وغربتهم تلك ليس لأنّهم يعيشون وحدهم، بل لأنَّهم يمتلكون إحساساً مفرطاً ورهافةً خلَّاقةً تجاه ما يحيط بهم، وطريقة تفكير مختلفة تتعبهم في أحيان كثيرة، لذا شكَّل الشَّعر ملجأ ومتنفّسا:

الشَّعْرُ كالنَّارِ قالوا.. قُلْتُ: أَتَّفقُ

لأننى كُلّما أَدْنَوْهُ.. أَحْتَرقُ لَكنَّــ أُ رئَّــ أُ في الصَّــ دُر ثالثةً إذا تُنَفِّسُتُ دونَ الشَّعْرِ أَخْتَنقُ

وفي سياق إيمانه المطلق بالشّعر، يستحضر الغريفي رمزين دينيّين هما النّبيّ نوح والنّبيّ موسى، صلاة الله وسلامه عليهما، واستحضارهما ليس عبثيًّا، بل لأنَّهما تعرّضا لمحنة، وذكر سبب



في القصيدة صور باذخة منها ندخل إلى التّخييل



نجاة كلِّ منهما ممّا أصابه. وما هذا إلّا ليدعم رأيه في مكانة الشّعر وحضوره الكثيف منذ زمن طويل، وليبيّن فعلَه وقدرتَه مستمدّاً من معجزات الأنبياء قواه وتأثيره؛ ولعلّ هذه المبالغة تحيلنا إلى رؤية جديدة وهي تقديس الشّعر، وترقيته إلى مستوى غير عاديٌّ:

### بَيْتان.. قد كان نوحٌ في سَفينته يُلْقيهما فلذا ما مَسَّهُ الغَرقُ في كُفِّ موسى «عَصا» المَعْني وحين رمي رأى المَجازات مشلَ البحر تَنْفَلـقُ

وفي موضع آخرَ يدمج بين الاستعارة والتّشبيه، حين شبّه القصيدة بماء الوقت وحنطته، والماء عنصر الحياة الرّئيس، يليه القمح الَّذي منه تُصنَع مأكولات كثيرة، واللَّافت أنَّه ذكرَ الماءَ أوَّلاً ثمّ ذكر الحنطة، أي بدأ بالأهمّ ثمّ ما يليه، وبعدها تطرّق إلى القهوة الملوّنة بالمعنى، والقهوة مشروب الشّعراء والكتّاب المفضّل كما هو شائعٌ في مجتمعهم، وتشكّل عندهم صديقةً محبّبةً تسعفهم في التّركيز والإنتاج الفكريّ المبدع. لذا يمكن القول إنّ الغريفي استطاع أنْ يستخدمَ مفردات دالّةً سيميائيّاً تحيلنا إلى مدلولات عميقة، وتحفّز عقلُ المتلقّى على النّنقيب عن معانى مستترة خلف العلاقات الّتي أنشاها بين الكلمات، خصوصاً حينما ربط كتابة الشُّعر بالقلق؛ إذْ لا يمكن أن يطرق هذا الباب من يعيشُ استقراراً وهدوءاً، بل يحتاج الأمر إلى محرّض يدفع إلى التساؤل والرّفض،



والبحث في المكامن عن أجوبة شافية، ولا يبلغ هذا المدى إلّا من أصابه الشّك، فمضى يتخبّط في أزقّة الوجد علّه يعثر على ما يرضى فضوله:

هي القصيدةُ ماءُ الوَقْتِ، حِنْطتُهُ وقَهُ وةٌ لُونُها «الْمَعْنَى».. فلا تَثِقوا إلّا بِنَبْضِ يؤاخِي شاعِراً قلقاً لا يَكْتُبُ الشَّعْرَ إِلّا مَنْ بِـه قَلَقُ

ولو تتبّعنا مسار النّص لوجدنا أنّ شاعرنا يذكر سبباً آخر لإقناع المتلقّي بأهمّيّة القلق في الشّعر، فكما ذكر أجدادنا في أمثالهم إنّ التّعب والمعاناة يجعلان الإنسان أكثرَ حكمةً وقدرةً على الفهم والعطاء معاً، فحينها يدرك كنه الأمور، ولا يكتفي بظواهرها فقط؛ والغريفي يؤكّد ذلك حين حصرَ النّتيجة الجيّدة بمن ذاق العذابات ومرارة الغياب والشّوق:

لا تَقْطِفُ اللَّوَرُدَ كَفُّ لا يُجَرِّحُها شَـوْكُ الغِياباتِ أو يَشْـكو لها العَبَقُ

ثمّ يربط الحزنَ واللّيلَ بشعره، وهي سمةً طاغيةً عند معشر الشّعراء؛ إذْ قلّما نجدُ شاعراً يكتب الفرح، فحتّى في فرحه نجده ينتقل تلقائيّاً، ومن دون أن يقصد، إلى سرد أوجاعه ومآسيه الّتي لا تنتهي، لذا شكّل اللّيل مرآة شاعرنا الّتي تعكس ملامحه، وهذا يشيرُ إلى العبء الّذي يحمله في داخله ويثقله، ويحاول إفراغه على الورق، ولكنْ لا تنجح المحاولاتُ دائماً. وهنا نجد أنسنة الورق

استخدمَ مضرداتِ تحيلنا إلى مدلولات عميقة

حين يصوّره غير قادرٍ على حمل قوافيه المثقلة بالهمّ بعد أن حاصره الظّلامُ، فاستنجد بالغسق علّه يخفّف الوطء عن كاهله: يا أَيُّها الْغَيْمُ نَسَـقُ «حُزنَ» قافيتي حاوَلْتُ حاوَلْتُ.. لَكُنْ خانَها النّسـقُ اللّيلُ مِـرآةُ وَجْهي.. كُلّما انْعَكَسَـتُ مَلامِحـي في المَرايا قلتُ: يا غَسَـقُ بي مـن قوافيهِ مـا لَمْ تحـوهِ مُدنُ بي مـن قوافيهِ مـا لَمْ تحـوهِ مُدنُ فكيفَ يـا ربُّ يَقوى حَمْلَهـا الوَرَقُ فكيفَ يـا ربُّ يَقوى حَمْلَهـا الوَرَقُ

#### بنية النّصّ ودلالاتها

يمكن القول إنّ بنية النّصّ الكليّة تقوم على فكرة مكانة الشّعر ووظيفته وأهميّته، وعليه يقسم هذا النّصّ وفق معانيه إلى ثلاثة أقسام: الأوّل يتناول فيه تعريف الشّعر كما يراه شاعرنا، وهو يشمل الأبيات الأربعة الأولى، وكما ذكرنا سابقاً فقد وضعه في منزلة مميّزة لا يبلغها أيّ فنّ آخر، وهنا نستحضر ما قاله الخليل بن أحمد الفراهيديّ، حين تحدّث عن دور الشّعراء قائلاً: «الشّعراء أمراء الكلام يصرفونه أنّى شاؤوا». والثّاني يشمل



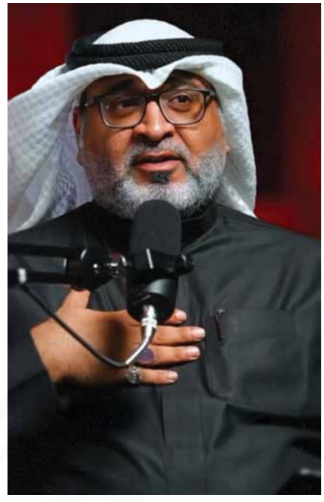
الأبيات الأربعة التّالية (الخامس والسّادس والسّابع والتّامن)، يبيّن فيه ضرورة أن يكون الشّاعر ذا قلق ووجع، وإذا قلنا إنّ الشّاعر الكبير يجب أنْ يكون مثقّفاً كبيراً، نستطيعً أن نقول في هذا السّياق لا يكون المثقّف كبيراً إلّا إذا حمل همّاً كبيراً، فتصبح العلاقة وثيقةً بين الشّعر والهمّ، والهمّ ليس نتيجة الألم بحد ذاته، بل نتيجة الإحساس بآلام الآخرين ومشكلاتهم وقضاياهم الكبرى ومعاناتهم وأوجاعهم، فالشّاعر ابن بيئته ومحيطه ومجتمعه. أمّا الثّالث والأخير فيشهم الأبيات النّسعة الأخيرة، وفيها يبوح بأسباب حزنه وقلقه، فيشكو الوحدة والألم بسبب عدم إيجاد من يشبهه، لذا مرّ الجميع من دون أن يلتفتوا إلى ما يضيق به صدره، فكانوا كالسّراب الّذي نتوسّل به الأمل، ثمّ سرعان ما يختفي لأنّه غير حقيقيّ.

#### أساليب الكلام وسيلة لكشف المكنون

ينوع الشّاعر في نصّه بين جملٍ خبريّة وإنشائيّة (طلبيّة وغير طلبيّة)، وبين الجمل الفعليّة والاسّميّة، ولكنّ الخبر والجمل الاسسميّة لهما حظّ أوفر، وهذا يبيّن نوعاً من الاستسلام للواقع السّدي ينقله إلينا كما هو، وقد اقترن ذلك بالحيرة في التّصرّف والتّعاطي مع الأمور، وكأنّه يبيّن لنا الأسباب الّتي جعلته يعيش في دوّامة القلق الّتي لا تنتهي، لذا لجأ إلى الشّعر خيمته ووجهته وسلامه وأمنه وأمانه:

وأنْبياءٌ بِصَدْري لو سَعَيْتُ.. سَعَوْا ولَسْتُ أَدْري بِمَسْعى مَنْ سَاعْتَنِقُ الدّاخلونَ بِصَوْتي.. وهو مَحْضُ صَدى والطّارقونَ مَجازي.. وهو مُنْغَلِقُ مَرَوا ببابي مُرورَ الرّيحِ.. ما مَكَثوا وكُلُما لاح بابٌ آخَرُ.. طَرَقوا بَعْضُ الغِياباتِ تَسْتافُ الحُضورَ بها وإنّ بَعْضَ الحُضور المَحْض مُخْتَلَقُ





### 99

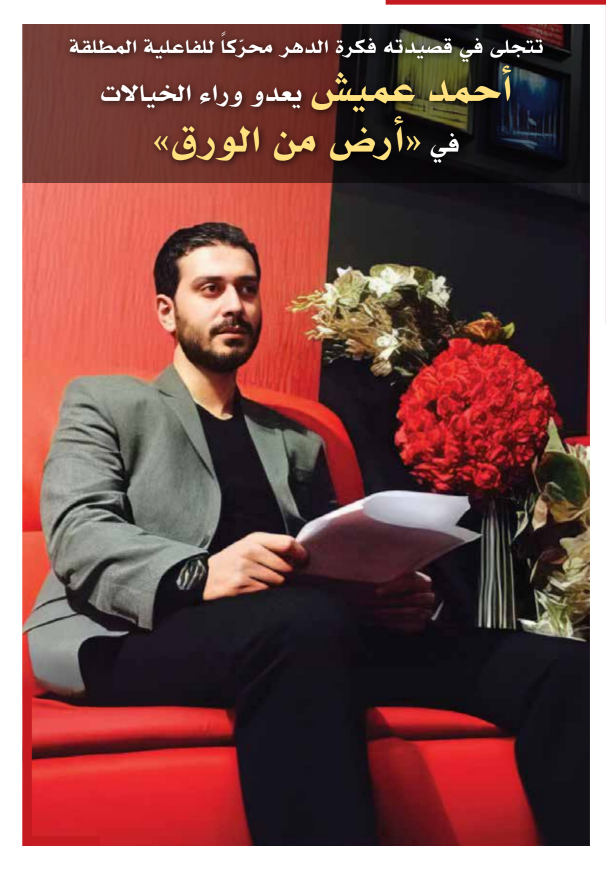
#### يشيرُ إلى العبء في داخله ويحاول إفراغه على الورق

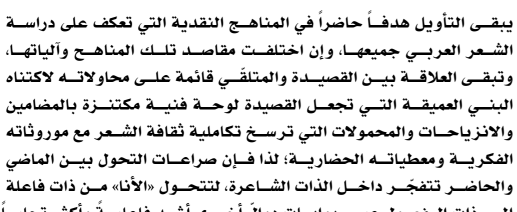
أمّا الإنشاء فكان دوره التّعبير عن انفعالاته، فقد استخدم النّهي «لا تثقوا»، والنّداء «يا أيُّها الغيم/ يا غَسَــُق/ يا رب»، والأمر «نسّقْ»، والاستفهام «فكيف يا رب»، والتّعجّب «ما أقلّهمُ»، وكلّها جاءت لتظهر ضيقه ممّا يجري حوله، وعدم رضاه عنه. وبالإشارة إلى تنوع الأفعال وأزمنتها بين ماض وحاضر ومستقبل، فنحن نقرأ قصديّة الشّاعر في التّعبير عن امتداد الشّعر من جهة، وامتداد حزنه وقلقه وديمومة حاله من جهةٍ أخرى.

لقد أحسن الشّاعر تصوير حاله ونقلَ رؤيته إلى الشّعر ومدى انغماسه فيه، وذلك عبر توظيف الصّورة الشّعريّة وأساليب الكلام كافّـةً وبنية النّصّ في ما يخدم غايته، وما يتيح له نقلَ هواجسه سعياً إلى التّأثير في المتلقّي فكراً وعاطفةً.

**72** 

2025 . . . . . . . . . (73) . . .





د. محمد عيسى الحوراني الأردن

إلى ذات المفعول عبر بوابات دوال أخرى أشد فاعلية وأكثر تجلياً في شعرنا العربي.

وفي قراءة متأنية لقصيدة «أرض من الورق» للشاعر السوري أحمد عميش، تتجلّى فكرة الدهر أساساً محركاً للفاعلية المطلقة، تلك الفاعلية التي تجعل من ذات الشاعر ساحة للتصدع والانكسار والقهر، وتجعل محاولاته للانعتاق تكسراً إضافياً يأخذه في النهاية إلى التسليم بفاعلية الدهر التي تسوس النفس، وتكتم النفس، وتحيل الروح المتجذّرة في الأرض إلى روح هشّة سريعة التمزق، وكذا الأرض بمفهومها الصلب إلّا أنها تتحول إلى أرض من ورق سهلة التمزق والتلف.

#### فاعلىة الدهر

تتجلّى فاعلية الدهر في القصيدة عبر مجموعة من الانزياحات، تلك الانزياحات التي تصوره قوة مطلقة لا سبيل إلى مواجهتها، وهو عرف دأب عليه شعراء العربية منذ بزوغ فجر الشعر الجاهلي، وقد أجاد شاعرنا في العصر الحديث في تمكين هذا التوصيف، ليأتي عميش، ويوائم بين التشخيص والتجسيم، وإعطاء غير المادي المجرد مقومات المادي المجسد، ليبين أن النات التي تحاول أن تكون أناها، ما هي إلّا بؤرة صراع يجلدها

الآخر بأدواته الفتّاكة، والآخر هنا هو الدهر بأسلحته الفتّاكة، فقد جعل له نسوراً، بكل ما تحمله كلمة النسور من معان ودلالات، ولكنه قدّم إحدى الدلالات على الأخريات عبر البادئة المتمثلة بالفعل «تحوم»، وهو مفتتح القصيدة، يحمل فوقية واستعلاء وحراسة وتهديداً في آن، وبذا فإن الدهر عبر نسوره يشكل معنى الإحاطة والتمكّن وتطويق أفق الشاعر.

ومن أدوات الدهر، كذلك، الأسياف، والسيف بدلالاته الكثيرة، يستمد قيمة أكثر عندما يصبح بيد الدهر؛ وإذا كانت النسور تسيطر على أفق الشاعر فإن الأسياف تحيط بعنقه فلا يفر من حتف إلا إلى حتف، ولكن أين المفرد؟

الظـلام مـن أدوات الدهر أيضاً، وهو هنا يسـند المعنوي للمعنوي، ليبين مدى تمكّن الآخر من الذات، فمنذ فجر الإنسـان وأوائل طفولته يحاول الخروج إلى النور، لكن الظلام له بالمرصاد، فكلما حاول الخروج من نفق يدخل نفقاً آخر، والنفق إطار مظلم، والطفولة فجر مشرق يحاول كسر ذلك الإطار، وأنّى له ذلك!

ومن أدواته الشوك، وهو دالٌ على القسوة والجرح والألم، ومن ثمّ هو أحد أسباب معاناة الإنسان، وقد أسنده الشاعر إلى



الدّهر لجلاء تلك الفاعلية التي تصبح ساحة معركة بين «الأنا» المتعطشة إلى النور والحب والانعتاق، و«الآخر» الذي يقمع كل ذلك ليحيل الحياة بؤساً وشقاء، فدروب الشاعر تنزف عبقاً، والنزف مسبّب عن الشوك والعبق مجبول بالدم، وكذا يحاط الورد بسياجه الشائك الذي يحميه من مقتطفيه:

تَحـومُ كُلُّ نُسـورِ الدَّهْرِ فـي أَفَقي وكُلُّ أَسْسِيافُه تَرْنو إلى عُنُقي مُنْــذُ الطَّفولــة آخانــي الظُّلام فما خُرُجْتُ مِنْ نُفَقِ إِلَّا إِلَى نُفَقِ لَمْ يَحْمِلِ الدَّهْرُ غَيْرَ الشَّوْكِ لِي وَأَنَا أَمْشَى على كُلِّ دَرْبِ نازِفاً عَبَقى وإنْ قَطَفْتُ أنا وَرْداً فَقَدْ رحلُ العَبِيرُ منهُ وجُرْحُ الشوْك في بَقي

الريح بدورها دال على حركية عابثة، وقد أحسن الشاعر اختيارها مفردةً تتماهى مع دوال العذاب والعبث، وإن اختار لها فكرة اللعب فقد اختار الخيمة بدوالها (الحماية ، البيت، الوطن، النفس) لتكون مسرحاً لحركية الريح، وكذا يلعب الأولاد، الذين هـم في الأصل دلالة نماء، بيد أنهم هنا أولاد من القلق الوجودي الدائم الذي يجعل «الأنا» مسرحاً لتجاذبات الريح، ومرمى لسهام القلق، بل إن سكان العمر من جراحات الدهر بتشييئاته يعبثون بتلك «الأنا» ولا يتركون إلى الراحة سبيلاً:

كَأْنُنِي خَيْمَــةٌ والرّيحُ تَلْعَـبُ .. أو مَرْمى سهام لأوْلاد من القلق إِنْ مَرّ طَيْفُ الهَوى بِـي راخً يَطْرُدُهُ سُـكَانُ عُمْرِيَ مِنْ حُـزْنِ وَمِنْ حَنَق



الطين بدوره يحمل دلالات التكوين، فهو أصل، وهو هنا يتماهى مع البحر العميق، ويسهل عملية الغرق، وربما التمويه بالصلابة مع أنه يحمل خاصية الانزلاق؛ والشاعر هنا يصل إلى حدّ اليأس ويشتاق إلى الغرق، فقد هدّه الدهر، وأعيته السنون، ويعيش حالة من الثنائيات التي تسيطر عليها فاعلية الدهر، بل إنه يصبح أداة من أدواته فقد أسند الهدم والبناء لذاته، وربما هدّه التعب فلم يعد يأبه بالمقاومه، وأعلن استسلامه لهذه السوداوية المطلقة:

يا لُجَّةَ الطّين .. شُدّيني إلَيْك خُذيني أغْرقينى أنا المُشْتاقُ للْغَرَق تَعبُتُ أَرْفَعُ أَبْراجِي وأهْدمُها تُعبُّتُ أَرُكضُ بَيْنَ الفَجْرِ والغُسَـق أغدو وراء خيالات مخادعة كالسَّائرين خلال النُّوْم في الطُّرُق مَا مُسرَّت الرِّيحُ بِسَى إِلَّا بَكَتْ تُمَراً أشْـجارُ روحي على أرْض من الوَرَق

وتتسع الفجوة بين الشاعر وذاته، فكل ما يصبو إليه سراب مخادع، وأحلام متخيلة، بل إنه يصبح كمن يمشي في الطرقات خلال النوم، فهو منفصل عن واقعه يتمتع بحركية لا إراداية، ليعود في النهاية إلى أهمّ أدوات فاعلية الدهر وهي الريح، التي تحيل الثمر والشجر إلى أرض يباب.

#### الثنائبات الضدية

ترتكز حركية النص على فاعليتين داخلية وخارجية، تتمثل الأولى بالأنا التي تحاول جاهدة الانعتاق من سطوة الأخرى المتمثلة في فاعلية الدهر، ولما كان «الأنا والآخر» متضادين تشكلت بينهما بؤرة صراع وجودي، فشكل «الأنا» بعداً إيجابياً و «الآخر» بعداً سلبياً، كل ذلك استوجب عدداً من الثنائيات الضديـة التي رفدت القصيدة بمعطيات متنافرة، وشكلت إضافة معنوية وإيقاعية فريدة، ومن نماذج ذلك:

#### تَعِبْتُ أَرْفَعُ أَبْراجِي وأَهْدِمُها تَعبْتُ أَرْكَضُ بَيْنَ الفَجْرِ والغَسَق

يأتي هـذا البيت محمولاً بمفردتي البناء والهدم، والغريب هنا أن الشاعر أسند الفعلين «أرفع وأهدم» لنفسه، متجاوزاً بذلك سلطة الآخر، بل ليصبح شريكاً للآخر في هدم الذات، وكذا في جريه بين النهار والليل، ليتحول الزمن إل دلالة آلية

وتبدو تلك الثنائيات في سياقات متعددة، ومنها سياقات بحيلها المعنى كما في قوله:

#### وإنْ قَطَفْتُ أنا وَرْداً فَقَدْ رحلَ العَبِيرُ منهُ وجُرْحُ الشُّـوْك فيّ بَقي

فقطف الورد منوط بالرغبة في اشتمام عبيره، ورائحته الفواحة، لكنه هنا يقدم الضـد تماماً، فالعبير غادر ورده، وبقيت الجراح النازفة من الشوك الذي وخز القاطف.

#### البنية التركيبية

راوحت الأفعال في القصيدة بين الماضي والمضارع، واتخذت سياقات متوازية تعكس حركية النص، ففي البييت الأول: تحوم النسور ---- وترنو السيوف / ليأتي لاحقاً: الريح تلعب، يأتي ذلك في سياق سطوة الآخر بينما تأتى الأفعال الماضية في سياقات المواجهة: خرجت---- قطفت ----- تعبت، وعندما ينتقل الشاعر إلى الأمر يصبح الأمر مقروناً بالرضوخ والانهدام وطلب الموت

ويأتى التكرار مشفوعاً بتمحورات الجملة الشعرية، فكرر كلمة «كل» في البيت الأول بسيافين أحدهما سياق الجملة الفعلية، عندما أسند الفعل تحوم لها، والآخر في سياق الجملة الاسمية في قوله: كل أسيافه... وجاء تكرار كلمة «نفق» متماهياً مع محاولات الدخول والخروج، وكذلك تكرار عبارة «تعبت». كما كرر كلمة «الشوك» لتكون في الموضعين مضافاً إليه مرة مضافة إلى غير تعبيراً عن حصر فاعلية الدهر بالشوك، والأخرى مضافة إلى الجرح، تعبيراً عن الوخز والنزف المستمر الناجم عن فاعلية

وكانت لغة القصيدة موحية معبرة، وسهلة الوصول قريبة المأخذ، فيها بوح عذب يقدم رؤية حياة عبر صراع «الأنا» المجرد من إمكانات التغيير على الرغم من محاولاته، مع «الآخر» الذي يمتلك السطوة والقدرة على الإحاطة.

#### البنية الإيقاعية

اتخذت القصيدة من البحر البسيط إطاراً موسيقياً، وهو يتناسب مع الدفقات الوجدانية لمحاولات النهوض والانكسار، ذلك الانكسار الذي تجلّى في القافية المكسورة الروى، وعلى الرغم من أن الروى «القاف» حرف شديد القلق والحدة، فان كسـره اتشــح بإيقاع يحمل حزناً عميقاً، وجاء التصريع في مطلع القصيدة ليضفى على الإيقاع بعداً جمالياً. كما تعددت المتوازيات النصية مشكّلة أبعاداً إيقاعية داخلية تغنى النص، وتحيله إلى قطعة موسيقية وفنية عذبة.



#### الصور الفنية

حفلت القصيدة بالصور الفنية بمفهوميها القديم والحديث، فمن الاستعارات إلى التشبيهات، إلى الصور البصرية والحركية والتخييلية، فمن الصور الاستعارية: «نسور الدهر»، و «الأسياف ترنو»، «آخاني الظلام»، «نازفاً عبقي»، «رحل العبير».. وغيرها كثير؛ وهي ذات أبعاد عميقة، فيستعير المادي للمعنوي كما في «نسور الدهر»، ويستعير المعنوى للمادي كما في «ترنو الأسياف». وإذا كانت الاستعارة من المجاز اللغوي وهي تشبيه حذف أحد طرفيه، فإن التشبيه بطرفيه كان حاضراً أيضاً، ومن

كَأْنَنِي خَيْمَـةٌ والرِّيحُ تَلْعَـبُ .. أو مَرْمى سِهام لأؤلادِ مِنَ القَلَق أعدو وراء خيالات مُخادعة

كَالسَّائرِين خِلالُ النُّوْم فِي الطُّرُق

وتتكاثف الصور لترسم لنا مجموعة من اللوحات البصرية والحركية المتخيّلة، عبر محمولات فنية جعلت القصيدة لوحة نابضة بالحياة.

والقصيدة عموماً - على الرغم من قصرها - تحمل خصوبة في المعانى وتعدداً في التأويلات التي تحيل النص إلى حقول دلالية ينظر إليها المتلقّى عبر بواباته الثقافية، وتحتمل تعدّد

**77** 

# توقيت مؤجل

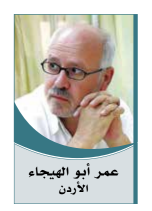


على يَده سارَ المجازُ مَسالِكَهُ وأضْحَتْ بِعَيْنَيْهِ الْحَقيقةُ هالِكَةُ طَوى حُزْنَه في خافِق القَلْبِ مِثْلُما ﴿ طُوى الْمِلْحُ فِي شَطِّ الْبِحارِ مَهالِكُهُ رأى دونَ أَنْ يُرخِي ستائرَ بَابِه لَياليَه، في جَفْنِهِ وهْي حالِكةُ وأَقْبَلَ لمَّا فَاضَ نَهْرُ انْكساره وفي شاطئيْهِ،الحُزْنُ يَبْنِي مَمالِكُهُ وآوى إلى المَعْنَى الوُجوديِّ .. إِنَّهُ أَتَـمَّ بِهِ مِـنْ دونِ قَصْدٍ مَناسِـكُهُ وخَبَّا خُلْماً تَائِهاً تَحْتَ وَرْدِهِ وَأُمْنِيلةً فِي كَهْفِ لَيْلاه فاتِّكَةٌ وأَنْقَى بِجُبِّ الوقْتِ يأساً مُشاكِساً وكانَ لكابوسِ الظَّلامِ مُشارِكَهُ وأَحْصى انْتِصاراتِ الطَّبيعةِ وَحْدَهُ إذا ما توارى الجَيْشُ خاضَ مَعاركهُ وفِي حافَّةِ الحَدْسِ المُصابِ برحُلةِ إلى الغَيْبِ، أُوْدى نفْسَه المُتَناسِكَةُ وأبْدعَ مرآةً لرُؤياه والأسى يُعاكسُه والرُّؤْيَةُ الآنَ شَائكَةُ إلى الآن لَمْ يُهْزَمْ ولَمْ يَنْتَصِرْ، كَفي بِأَنَّ خِطابَ الفاتِحِينَ تَدارَكُهُ ولَمْ يُشْعِل المصْباحَ مثلَ صباحه الَّذي لمْ يكنْ للضَّوْء إلَّا مُسالكَهُ ولَمْ ينتظرْ ميعادَ غَيْم مُؤَجِّل ومَرَّ على وَجْه الغِيَابِ وضاحَكُهُ وأينَ اليَقينُ المَحْضُ هل خابَ ظَنُّه رَحيلاً إليه عنْدما الشُّك باركه وُقوفاً على باب المَنافي فَلَمْ يَجِدُ بِلاداً تُوشِّي فِي المَدار أَرائِكُهُ

### زهرة النجوى

نُـجـومُ الـلّـيـل تُـبْـرقُ بـالغَـرام فَيُمْطِرُ غَيْمُ أَحْلامي مَنامي وتَجْعَلُني سُيوفُ الحُبِّ نَهْراً يُسرَوِّي ما تَبَقِّي منْ حُطامي فَـفَـزُّ الـحُـلُـمُ مـنُ كَـبـد القَوافـي يُسايرُني ويَـنْـبُـشُ في عظامي ومَـدّ القَلْبُ جسْراً مِنْ حَنين يُ رَفُ رفُ فَ وْقَ شَهْقَتِه حَمامي وهام الوعد في حقل الأماني يُراقِصُ زَهْرة النَّجُوى أمامي فَتَشْتَعلُ الحَرائقُ في وَريدي وتَحْرِفُني فَراشاتُ التّسامي وقَـلْبِي غـادَرَ الأضـلاعَ بَحْداً عَن السورد المُخَبّا بالكلام وروحي أطلَعَتْ في الماء جَمْراً لِيَحْكي عَنْ فُراديس المرام رأيْتُ بِمُقْلَتِي ظَبْياً غَريراً تُلاحقُ ظلُّهُ العالي سهامي صَحا عُمْري الجَديدُ لكَيْ يُغنّي ورد تحيتي وأبي سلامي فَعشْتُ بِلَحْظَة قَلَبَتْ حَياتى

هُـياماً في هُـيام في هُـيام





بَطيءُ نُضْعِهُ يَخْتالُ صَبْراً ويَـبْرأُ منْ فسساد في الحُقول شُهاريخٌ دُوالي النُّور منْها أغاريض الحصادعلى الطّلول مُتى أكْمامُها فَكِرُدَتْ جَناحاً تَرى العُرْجِونَ يَنْكُسُ في ذُبول فمِنْ إخْصاب طَلْع جَـوْفُ كوز تَـهُـزُ الـرِّيـحُ ميلادَ الفَسيل فمالكَ لا تَكونُ كُريهم طَبْع شىفىف السرُّوح كالنَّخل النَّبيل ومَنْ خَلَقَ الخليقة من تُراب لعجزُ النَّخل منْ نَفْس الفَصيل مَتى رُميَتُ من الحُسَّاد حقداً تَساقطَ رُطبُها بضم العَذولِ هـوَ النَّحْلُ السَّهليبُ بَـوارُ قَـوْم يئنُّ بوطأة الوَجْه الدَّخيل فيا حادي إلى التَّرْحال عَجُلْ وأذِّنْ في المَضازة بالرَّحيل رمالُ العُرْبِ قَدْعادَتْ رمالي ونَحْلُ العُرْبِ قَدْ أمْسى نَخيلي

### فضائل

أتــدري فَضْل باستقة النَّخيل لهاطَلْعُ نَضيدٌ مِنْ مَهيلِ تشُىقُ فناءَ ضيق ثمَّ تَسْمو شُهوخُ النَّحْلِ أسْسِيادُ الحَميل كأنَّكَ وانْبِلاجَ الضَجْر روحُ تُعانقُ نَسْمَةَ النَّحْل العَليل إلى أنْ يَعْتَريكَ عُسبولُ رُطب هَضيهُ السرُّوح في ظِلَّ ظَليلِ وتَطْمَعُ أَنْ تنامَ بِفَيء عِطْر ووَجْهُ الشَّهُس كالسَّيْضِ الصّقيل تُنَبِّشُ في عَميق الرَّمْل ظَمْأى وتَ رُوي غُلَّةَ السروح البَتول فَسَعُفُ النَّحْل سِيفُرٌ مَدَّ صَيدُراً تَدَلَّى مِنْهُ أَقْهِارُ الفُضول ثمارُ السَّبِعة الأخيار قُدُسن إذا نامَتُ لها لَحْنُ الهَديل فَ مِنْ جِـودِ الـزَّمِـان نُـضـوجُ بُسُـر عَظيم الشَّان من كَفُّ أثيل



# شجر يغتاب حطابه



فَاللَّيْلُ مَا عَادَ يُعْطَى الْفَجْرَ مُقْلَتَهُ غَزالَـةً، صائـدٌ قَدْ شـدً سَـرُوتَهُ يصوغُ في سَمْتها بالرَّمْي وَحْشتَهُ على جدار قديم ما بدايتَهُ كُلُّ نَسَى فِي دُخانِ الأَرضِ غِنُوتَهُ تُرى سَيَسْ تَغْفِرُ الإنسانُ قَضْمَتَهُ؟ لو عادَ يَوْماً يُربِّي الطّينُ فطْرَتَهُ أَمْ يَرْتَدي في صِراع الْعَيْش قِتْلَتَهُ

فِي مَحْطَبِ ما رَمِي فأسٌ شُـجَيْرَتَهُ وفارقَ النَّهْرُ فِي الصُّنْبور ضِحْكتَهُ وباتّت الشُّمْسُ بَيْنَ السُّحْبِ خافتةً وسِـرْبُ طَيْر تـراءتْ بَيْـنَ أَعْيُنهِ آنَسْتُ في قَوْسِـهِ المَنْحوتِ أَزْمِنةً مَشَــيْتُ أَبْحَثُ عَنْ كَهْف بِهِ نَقَشَتْ مَشَيْتُ حَيْثُ اسْتحالَ العُشْبُ يابسةً ســألْتُ نَفْســى وتُفَاحُ النُّزولِ مَعى أَوَ يِا تُرِى تُطُفِئُ الغاباتُ حُرْقَتَها أَوْ قَدْ يُهِـدِّئُ «هابيلُ» الطّبيعةَ لَوْ يَوْماً يَـرُدُّ إلى «قابيلَ» طَعْنَتَهُ وهَلْ سَـيَتْرُكُ صَوْبَ الغابِ بَرْثَنَهُ ما زِلْتُ أسـالُ نَفْسـى والإجابةُ لا شَيءٌ سـوى أنَّني أَبْصرتُ قَسُوتَهُ ما زلْتُ في مَحْطبي والفأسُ يَسْمَعُني لِكَيْ يُبِرِّرَ للأشْجار حِكْمَتَـهُ

# ظل وقامة

على خُطى الأمْس أمْشي مُرْهَفَ الحِسِّ يَمْتـدُ ظلّـي يُضاهِي قامَةَ الشَّـمْس لا صَوْتَ إِلَّا دَبِيبُ النَّمْلِ مُنْسَحِباً إلى قُراهُ يَحْافُ المَوْتَ بِالدَّهْسِ يا نَمْلةَ الوادِ لا تَخْشَيْ مُجاورَتِي لك الأمانُ فَجاري آمِنُ النَّفْس ولَـوْ شَـهدْتِ زَمانـي قُلـتِ صادقةً: يا سَـيّدَ الوادِ.. أو يا صاحِبَ الكُرْسِي أقولُ لِلْمُزْنِ: أَمْطِرْ حَيْثُ شئتَ سيأتيني خَراجُكَ جُدْياطيّبَ الغَرْسِ حتَّى الطيورُ نَثَرْتُ القَمْحَ أُطْعِمُها فُوقَ الجبال.. فما عانَتْ من البَخْس يا نَمْلَةَ الوادِ شَـمْسُ اليَوْم ساطعَةٌ تَفَصّدتْ جَبْهتي خَمْساً على خَمْس تَغَلُّغَـلَ الضُّوْءُ في بَيْتَـي ومَزْرَعَتي وكادَ لَـوْلا انْتِباهـي يَعْتَري رَأسِي أدوسُ ظِلِّي فَيَمْضِي تاركاً جَسَدي ويَدْفَعُ الضَّوْءُ أَطْرافي إلى الحَبْس زادي دَفَاتِرُ أَجْدَادي وأَدْعَيَةٌ تَرُدُّ عَنِّيَ مَكْرَ الْجِنِّ والْإِنْسِ هَلْ تَسْمَعِينِ نَشْيِداً كُنتُ أُحْسَبُهُ ﴿ فِي حَالَةِ الْوَجْدِ يَشْفِي حَالَةَ الْمَسِّ؟ ﴿ صَريرُ ساعَةِ رَمْل وهي خاشِعَةٌ تُرَتِّلُ الزَّمَنَ المُمْتِدَّ في الأمْس تُنبِّهُ الضَّوْءَ إِنْ زَلَّتْ أَشِعَّتُهُ تُحوِّلُ الخُلْدَ مِن كَأْسِ إِلَى كَأْسِ يا نَمْلَةَ الوادِ.. وادِ النَّمْلِ مُزْدَحِمٌ ولا طريقَ لأمْسي دونَما لَمْس





بين أيُّها وأيُّهذا.. بمجرد أن يتلقّى القارئ عنوان ديوان «استرح أيُّها الطريد» للشاعر محمد طايل، لا بد أن يستحضر وجود مُخاطِب ومُخاطَب يعرف أحدُهما الآخر معرفة وثيقة وقوية، وهلذا ما يدلّ عليه اقتران أداة النداء «أيّ» باسم الإشارة «هذا»، اللذين تحوّلا إلى «أيُّهذا»، وهي تُفيد مناداة مُخاطَب محدَّد بدقة، وقريب مكانياً أو نفسياً من المُخاطِب، اللذي هو الشاعر في هذا السياق، وذلك على خلاف ما لو أن

المغرب أن

رشيد الإدريسي

الشاعر استعمل أداة النداء «أيُّها» الدالَّة على العموم مـن دون تخصيص فرد بعينه.



ويمكنُ فهمُ هـذا العنوانِ بعمقِ إذا ما قابلناهُ بعتبةِ الإهداءِ تُطفئ شعلةَ الشاتي ورد فيها «إلى الذين صادفوا شععةً حالمةً؛ فصانوا مروءتهم ما يقوله العنو ولـم يتقمصوا دورَ الريح»، وهي عبارةٌ تحملُ في طيّاتها دلالاتِ الـذي تحكّم ف تُعيد إنتاجَ دلالاتِ العنوانِ بشـكلِ مختلف. وهي تَفترضُ لقاءً غيرَ عنوانَ ديوانه. مخططٍ له بين طرفين، يدلّ عليه لفظُ «صادفوا».

والطرفانِ هما: أولاً «الشّمعة»، وهي استعارة دالّة على شخص له طموح ورغبة في النجاح، أو له أحلام وآمال، وثانياً «ذوو المروءة»؛ أي أصحاب مكارم الأخلاق الذين لا يقطعون طريق من يسعى إلى تحقيق هدفه.

وقد عبّر الشاعرُ عن ذلك بقولِه إنهم يرفضون تقمُّصَ «دورِ الريح»، أي إنهم يربأون بأنفسِهم عن أن يتحوّلوا إلى قوة هدّامة

تُطفئ شعلةَ الشمعة، وتَنشر الظلمةَ بدل الإبقاء على النور. وهذا ما يقوله العنوانُ من طرفٍ خفيّ، أو بتعبيرٍ آخر: هذا هو المنطقُ الذي تحكّم في الشاعر، بوعيٍ أو بغير وعيٍ منه، حين صاغ عنوانَ ديوانه.

- 00

العنوان والإهداء يتكاملان ويتولد من تناسلهما مجموعة ثنائيات



#### الطريد شمعة

إن تأويلنا هذا يقودنا إلى فهم «الطَّريد» الوارد في العنوان بوصفه الشمعة التي تتعرِّض لهبات الريح المتتالية التي توشك أن تطفئها فلا تستطيع، لأن الطريد هو المُضَّطَهَد الذي يتعقبه العدو كما تتعقب الريح الشمعة. وهذا ما يعبر عنه في آخر قصيدة من قصائد ديوانه التي تحمل العنوان ذاته بقوله:

فَآهِ على الأوْطانِ إِنْ تَاهُ وِدُّهَا وَرَاح فَتَاهَا فَي غَياهَ بِ مَطْلَبِ مَطْلَبِ مَطْلَبِ مَطْلَبِ تَعِبْتُ مِنَ الرَّكْضِ اقْتَفَاءً لَشَعْلَةً تَعِبْتُ مِنَ الرَّكْضِ اقْتَفَاءً لَشَعْلَةً تَعَبْني كَثَعْلَبِ تَنَوْزُ ما أَغْمَضْتُ عَيْني كَثَعْلَبِ تَقَبَّلْتُ دَرْبِي وَابْتَسَمْتُ لِوجْهتي، وَابْتَسَمْتُ لُوجْهتي، وَابْتَسَمْتُ لُوجْهتي، وصادَفْتُ أَخْزَاني وَلَمْ أَتَعَجَب

والملاحظ في هذه الأبيات أن الشاعر مرة يتعامل مع الشمعة رمــزاً للحالم ذاته أي الطريد، ومــرة أخرى يتعامل معها، كما في هــذه الأبيات، بوصفها رمــزاً للحلم الذي يــراد تحقيقه، بوصفها مصــدراً للضــوء والنــور الذي يحلم به من يمشــي فــي الظلام وتعترضه الصعاب، أن يدركه.

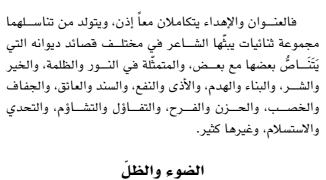
ومطالبة الطريد بأن يستريح، معناه أنه بذل ما في وسعه من جهد، وواجه المخاطر وثبت في المعترك، ويمكن إعادة صياغة العنوان في علاقة بالشمعة والتعبير عن ذلك بقولنا: آن لكِ أيتها الشمعة أن ترسلي شعلتك إلى الأعلى، من دون خوف أو تردد، وأن تضيئي ذاتك وما حولك. وهي إعادة صياغة لها ما يدعمها في متن الديوان، إذ نجد ما يؤكدها بوضوح حين يقول:

صَفَعاتُ الرِّيَاحِ التي تتشهّى رجوعكَ بعضَ خُطى في الحقيقةِ لنْ تَصْرَعَكَ

وهو ما يؤكده كذلك في آخر بيت في الديوان الذي يقول فيه: وأَدَّيْتُ دَوْرِي مِثْلَما ضاقَ زَوْرَقُ بِرُكُنِ ضَئِيلٍ عِنْدَ حافَّةٍ مَرْكَبِ



يستحضر وجود مُخاطب ومُخاطَب يعرف أحدُهما الآخر



ولكون «أيهذا»، كما قلنا، تدل على شدة القرب المكاني والنفسي بين المخاطب والمخاطب، فإن ذلك يسمح لنا بأن نوول الأمر بأننا إزاء ذات واحدة يجتمع فيها الطرفان، وهي ذات الشاعر وهو يخاطب نفسه. وهذا التأويل لم نسقطه على النص هكذا اعتباطاً، بل لأن الشاعر يحكمه هذا النوع من التصور الثنائي لذات الإنسان، وهو ما يعبّر عنه بقوله:

أيُّهذا المُدَثَّرُ بِالحُزْنِ لَسْتَ وحيداً ولَسْتَ مَعَكْ

فأن لا يكون المخاطب مع نفسه «لَسْتَ مَعَكْ»، يؤكد انقسام الـنات أو تمايـز النات في الشخص الواحـد، إذ هناك «أنت» الظاهر المُدَثّر بالحـزن، وهناك «أنت» آخر ليس معك. وهذا ما يسمح لنا بأن نقول إن الشاعر وهو يطلب من الطريد أن يستريح، كما أنه وهو يتحدث عن الشـمعة الحالمة، لم يكن يتحدث إلّا مع نفسـه التي بين جنبيـه، وهو التصور الذي سـمح للمتصوّفة بأن يستخدموا الضمائر بطريقة متميزة في أقوالهم، التي من المؤكد أن يكون ما نحن بصدده هنا لدى الشـاعر محمد طايل، من آثار طريقتهم في الكتابة وأسلوبهم في التعبير.

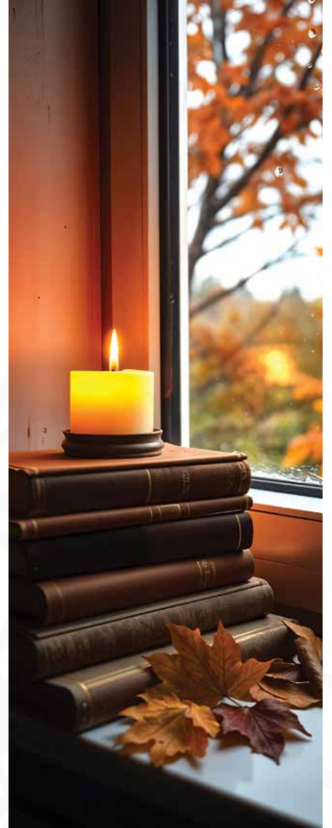
وانقسام الذات هنا ليس سوى إفصاح عن تعقد النفس البشرية وقلقها، وتصوير شعري لتعدّد الواحد، وهو ما يعبر عنه بالظل مرة، ومرة أخرى بالضوء، كما في قوله:

لَــمْ يَـجِـدْ ظِـلَـهُ قُــرْبَـهُ فَــرْبَـهُ فَتَجِـادَلَ ضَـوْءان فِيهِ أَشَـدً جدالْ

ففقدان الظلّ معناه أن الظلّ هنا ليس هو الظلل المعهود المتمثل في اعتراض جسد ما للضوء، بل تعبير عن تشظُّ للذات

- 00 -

يتعامل مع الشمعة رمزاً للحالم ذاته أي الطريد





وانقسامها إلى قسمين، وهو ما تؤكده تتمّة التعبير حين يتحدث الشاعر عن ضوأين اثنين، ويمكن فهمهما انطلاقاً من تأويلنا الأول بأنهما الشاعر، وقد انشطر عن ذاته وتحول إلى مخاطب ومخاطب، وهذا ما يعبر عنه بشكل بليغ عند قوله:

سَمَّتْنِي الطّرُق اتُ لَيْلُ مَتَاهَة منْ يَوْمِ إِعْلانِي بِأَنِّي قاصِدِي كَـمْ مَرَّةٍ أَخُرْتُنِي عَـنْ مَوْعِدِي وأتَيْتُ أُنبِئُنِي بُعـذرِ هَداهِدِ وأنا أُغَنِّي ثُـمُ أَسْمَعُنِي صَـدى كصِياحِ مَفْقودٍ لِصَيْحَةِ واجِدِ

في هذه الأبيات تتداخل الضمائر بحيث تصبح ذات الشاعر ذاتين اثنتين منفصلتين، فهو يسافر قاصداً ذاته، كما أنه يتأخّر عن الموعد مع ذاته، ويغنّي فيسمع صوته صدىً مفقوداً وكأنه صوت غيره.

وثنائية الــذات تنعكس على قلبه هو الآخــر، بوصفه من أهم «مكونات» الجسد، فيشبّهه بكيان منفصل عنه له أعضاؤه الخاصة، وهو ما يعبر عنه بهذه الأبيات:

ِّما عُــدُّتُ أَقْوَى على قَلْبِي فَأَلْسُـنُهُ مَا عُــدُّتُ أَقْوَى على قَلْبِي فَأَلْسُـنُهُ تُضيءُ في الحُزْن مشْكاةً منَ الخَرَس

استعار الشاعر «الألسن» للتعبير عمّا يختلج في صدره من خواطر ومكنونات، وبذلك حوَّل القلب إلى كائن حيِّ يمتلك ألسنة ناطقة، واستعار للتعبير عن نطق القلب لفظ الإضاءة التي تشعل في ظلام الحزن «مِشكاة من الخرس» أي شعلة من الصمت. وقد ربط «الصمت/ الخرس» بتعبير «المِشكاة» فأقام بذلك علاقة بين الضوء والصمت، ما يخلق صورة مفارقة تجسد معاناة الشاعر الصامتة التي يجتمع فيها النور والظلمة والصمت والصخب، صورة تقـوم على المتناقضات على غرار ما نجده لدى المتصوفة الذين يعدّون المعاناة طريقاً لإدراك النور، وأن الشفاء لا يتحقق إلا بما ينظر إليه بعضهم على أنه داء، وهو ما يؤكده محمد طايل بقوله:

لا بِـأْسَ بِالشُّـعْلَةِ الحَمْـراءِ مُلْتَجاً يـا طالمـا الْتَجـأَ الحَزْنـانُ لِلْقَبَسِ

#### الخصب والجفاف

لا شكّ في أن المنطق الذي تحكّم في رؤية الشاعر لذاته والتعبير عن ذلك شعراً، جعله يعتمد على الثنائيات في تشييد دلالاته، وهذا ما أشرنا إليه، وما يمكن التثبت منه في أكثر من قصيدة. وربما الثنائية الطاغية على أغلب النصوص، كما تبيّن لنا في الفقرة السابقة هي ثنائية الضوء والظل التي يعبر عنها الشاعر بأكثر من لفظ من قبيل الفجر والرداء، كما في قوله:



يقولُ الشَّيْخُ: إِنَّ الفَجْرَ جاءَ وأَلْقَى فَوْقَ أَنْجُمِهِ الرِّداءَ وحَيَّتُهُ السَّحائِبُ حِينَ صَلَّى إماماً لِلْمَواقيتِ ابْتِداءَ أَدارَتْ غَيْمَةٌ كَأْساً شَهِياً ونادَمَتِ الصَّحارى الارْتواءَ

وهـ و تعبير يؤكد ما قيل عن الضوء والظل والشـمعة والريح، ويضيف أبعـاداً دلالية أخرى من قبيل ربط الضوء بالعلو والجلاء وربـط الظلمة بالحُجُب والغياب، تماماً كما هو الشـأن بالنسـبة إلـى مـن تنقصهم المـروءة ويعملون ما في وسـعهم بما يبدونه من عداء لحجب شـعلة الطموح التي يجسـدها الشـاعر. ولذلك، فإنه يربط هذه الفئة بقيمة سـلبية أخـرى، فيجعلهم كذلك رمزاً للجفاف المقابل للخصب الذي قد يتجسـد في الشاعر ذاته، كما في قصيدته التي يتوجه فيها إلى بلاده قائلاً:

خُذيني إِنَّ لِي عَيْنَيْنِ مُخْضَرَّتَيْنِ لَــــــزْرَعــي بِـهِـما الإبـاءَ وقَـلْبِـي أَزْرَقُ صاف شَهِيٌّ يُسَـرُ بِـأَنْ يَصِيـرَ لَكِ السَّـماءَ

ويمكن القول إن ثنائية الخصب والجفاف، من حيث الأهمية، تأتي في الدرجة الثانية في الديوان بأكمله. والشاعر يعبر عنها بثنائية الخريف والربيع والصفرة والاخضرار والنهر واليبس. ومن الصور التي تندرج في هذه الثنائية تلك التي يتوجه فيها إلى نفسه مخاطباً الماها:

أَظَلُّ أُريدُ أَنْ أَحْيا طَويلاً كما لَوْ كُنْتُ لَمْ آلَفْ بَقاءَ كما لَوْ أَنَّنِي صَخْرٌ رَقِيقٌ ويُؤْمِنُ أَنَّكُ سَيَثورُ ماءَ

والثنائية وإن كانت هنا قائمة بين الخصب والصخر الرقيق الأجرد، فإن الصورة بإيحاءاتها، تضعنا إزاء ثنائية أخرى مرتبطة بها أشد الارتباط، وهي ثنائية الحياة والموت التي يستقيها الشاعر هنا من القرآن الكريم، كما في قصة موسى الذي ضرب الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً.

- 00

يغنّي فيسمع صوته صدى مفقوداً وكأنه صوت غيره



وفي علاقة بهذه الثنائية، فإن الطبيعة الخصبة تتفاعل مع وضع الشاعر الذي يُشنبه نفسه بالراعي الذي يهش على مشاعر قلبه الحزينة فيقول:

وغَيْماً حَنوناً حِين مارَّ بَكى له: على أيِّ شيْءِ في مَزاركَ فاسْكُب

لَـوْ لَـي حَيَـاةٌ بَعْـدَ عُمْـرِ حَافِـلِ

لا أَعْتَـدي فيها بقيْـدِ أوابِـدِ
سأَصِيرُ بَرْقاً فاتِناً في هـدأة
أَعْرَفْتَ بَرْقاً دونَ صَـوْت راعـد؟

#### أسئلة الوجود الخفية

إن ديوان «استرح أيهذا الطريد» أشبه بسيرة ذاتية، وهي سيرة يحاول فيها الشاعر أن يقدم محطات من تحديه لما يعترضه من عقبات ولما يروم تحقيقه من أهداف. ولكون الشاعر يشطر ذاته إلى جزأين تعبيراً عن منازعة التحدي والاستسلام لشخصه، فإن ذلك يجد تجليه الواضح في استعارة الريشة التي يختم بها ديوانه، وتتلاعب بها الريح وتجعل مسارها غير محدد بدقة، ما يضفي على الديوان بعداً وجودياً ويجعله يعيد طرح أسئلة فلسفية من قبيل من أنا؟ ومن أين أتيت؟ وكيف انتهيت هكذا؟ وإلام سأصير؟ والجواب، كما يصرح آخر سطر في الديوان، لا تعرفه إلاّ الريح التي يمكن تأويلها هنا بوصفها القدر الذي هو الشاهد الوحيد على مصير كل أشياء العالم.

89 3

# كتبت في مدح الفضل بن يحيى عينيّة الشاعر نصيب الأصغر

## فاكهة الشعر التي طارت في آفاق الأدب

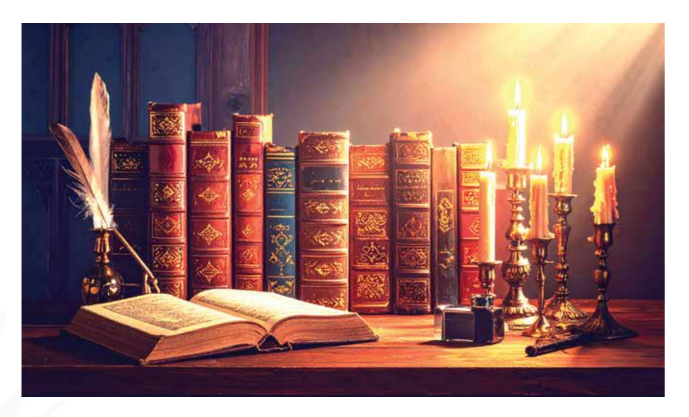
استطاع الشعراء المحدثون أن يضيفوا إلى ما قاله



القدماء أشياء كثيرة، فقد توسّعوا في المعاني وجـدّدوا في الصور معوّليـن على قوة قريحتهم وقدرتهم على الاختراع والتوليد، ولعلّ نُصيب الأصغر، المكنى بأبي الحَجْناء، واحد من هؤلاء الذين اسـتطاعوا أن يَلفتـوا النقّاد والممدوحين على السواء بشعره الذي سلك فيه مسلكاً خاصاً

لا يشبه فيه أحداً، فهو «يجيد الغزل والمدح والهجو والوصف، ولا يقصر في شيء من ذلك» (طبقات الشعراء لابن المعتز ص 157).





وتعــدٌ «عَيْنيّته» في مدح الفضل بن يحيى، من أجود شـعره، فقد طارت في الآفاق، وصارت فاكهة أهل الأدب، بحسب تعبير ابن المعتزّ. وجدير بالذكر أن المدح في الثقافة العربية سعى إلى صنع نموذج يحتذى وبطل يسكن وجدان الناس، وهو قبل ذلك نشر للمثل العليا، وتكريس لثقافة الفضائل النفسية.

قيلت «العَيْنيّة» في سياق شكر الشاعر للفضل بن يحيى على عطائه، بعد أن مدحه ببائيته التي مطلعها:

#### طَرَقَتْكَ مَيْهُ والمَزارُ شُطبتُ وتُثيبُك الهجْرانَ وهي قَريبُ

ورغم كونها ابنة اللحظة فقد جاءت أجود وأعلى في سلم الشعرية، وسلاسة البناء، وتدفّق الإيقاع، وجمْع المعاني الكثيرة في اللفـظ القليل، ولم يقع في خَلَد نُصَيب الأصغر أنه سـيتفوق على نفسـه في مقام واحد. لقد كان إجزال العطاء دافعاً إلى أن يتّخذ الشاعر قرار مدح الممدوح على الدوام والتأبيد:

#### إِنِّي سَـأَمْتَدِحُ الفضلَ الـذي حَنِيَتْ منّا عَلَيْه قُلوبُ البرِّ والضَّلَعُ

لم يضع الشاعر لقصيدته بسطاً من النسيب، فالمقام لا يحتمل التأجيل، ولم يفكر مرتين في اتخاذ قراره، بل أطلقه أمام الملأ

مقرّاً بفضل الممدوح، فهو يستحق أن يخصّه بشكر دائم متصل، فالقلوب والضلوع وما تحت الضلوع تعرف برّه وكرمه، وفضلُه هذا يجعل مدحه فرض عين، لذلك نجد الشاعر يقارنه بالربيع الذي يأتى بالخصب وينهى فصول الجدب المتتالية:

#### جادَ الرّبيعُ الذي كُنّا نؤمُّلُهُ فَكُلّنا بِربيع الفَضْلِ مُرتَبعُ

غالب الظنّ أنّ الشاعر كان مخيراً بين «جاء» و«جاد» لكنه اختار الفعل «جاد»، لأن الربيع قد يجيء ولا يجود، ولعل إشعاع التصدير «الربيع - مرتبع» والتكرار «الربيع- ربيع» يمنح لمن يقصد خصب الممدوح شعور الاطمئنان؛ فهو الربيع الذي يحيط بهم من كل جانب، ويمتد إلى الأفق ليبعد شعور الخوف من الجدب الذي أقام حتى نسي معه الناس ماضي الخصب:



#### تندرج القصيدة ضمن نمط السهل الممتنع

#### كَانَتْ تَطُولُ بِنا في الأَرْضِ نَجْعَتُنا فاليَـوْمَ عِنْدَ أبـي العَبّـاس نَنْتَجِعُ

يقارن الشاعر بين الأمس واليوم؛ فاستحضار الماضي مهم لإبراز التحول الطارئ على حياة الناس في عهد الممدوح. لقد طرد خصبه الجدب إلى غير رجعة، والأيام الماضية القاسية صارت مجرد حكاية يستدعيها ويختصرها المفتاح السردي «كان» على طولها ومرارتها.

لا يكتمل المدح إلّا باستحضار الغائب، والغائب هو الآخر المهجو الذي لم يسعف الناس في لحظات بؤسهم، وتركهم في جدب إلى أن جاء الربيع المنقذ، واختيار ضمير الجمع «نَجْعتنا- نَنْتَجع» يؤكد أن كرم الممدوح عام غير قاصر على الشاعر، وهذا أبعد في النعت. هكذا يمضي الشاعر في بناء صورة الممدوح الذي يمتلك قوى خارقة تجعله قادراً على تغيير حياة الناس:

#### إِنْ ضاقَ مَذْهَبُنا أَو حَلّ ساحَتَنا ضَنْكُ وأَزْمٌ فَعنْدَ الْفَضْلِ مُتَّسَعُ

إن بناء البيت على الشرط جعل القارئ يشرئب إلى النتيجة، حيث إنه يشارك في عملية الإنتاج بتوقّع القافية، ما حقق شعرية التسهيم، وقيام المعنى على ثنائية الضيق والسعة متفرع عن الثنائية الرئيسية للقصيدة «الخصب\ الجدب»، وفي القافية حذف يجعل المتلقّي يتصور المشهد التالي للعطاء: أفق متسع من الاخضرار والأمل والأمن.

يسعى الشاعر بكل ما أوتي من حضور بديهة وقوة قريحة إلى أن يرسم صورة بطل خارق يجعل بؤس الناس ربيعاً مقيماً؛ فمهما تعددت المصائب وكثرت فعند الممدوح حلها، فهو الفضل صاحب الفضل، وهكذا يبدع الشاعر في اختيار اللقب الدي يخاطب به الممدوح بحسب السياق؛ فهو تارة ربيع وتارة فضل، ويجعل اللقب الموظف في سياقه المناسب لأداء المعنى وبناء الصورة. إن الممدوح صاحب الفضل الذي يغني الشاعر عن الناس، إنه الشخص الذي يلغي الناس طراً أو يعوض غيابهم:

#### يُوكِنَّ عَيْنِهِ اللَّهُ نَفْسَ الفَضْلِ مِنْ تَلَفِ ما سَـلَّم اللَّهُ نَفْسَ الفَضْلِ مِنْ تَلَفِ فمـا أُبالي أقـامَ النَّـاسُ أم رَجِعُوا؟

#### كان إجزال العطاء دافعا للشاعر في مدح الممدوح

يدعو الشاعر للمصدوح بالسلامة الدائمة، فوجوده يهبه الاطمئنان من تقلّب الزمان، وتتكرر ثنائية الحضور والغياب لتؤكد خصوصية الممدوح ووجوده الذي يلغي الآخر، وينتصب منقذاً حامياً لمن يلوذ بأرضه وربيعه. وقد أسهم البناء الشرطي في جعل النفس تشرئب وتتشوّف المعنى. إن هجاء الآخر الملغى فاعل في الزيادة في تأكيد المدح:

# إِنْ يَمْنُعـوا ما حَـوَتُ منَا أَكفَهُـمُ فلس فلس يَضُرَّ أَبا الْحَجْناءِ ما مَنَعُوا فلس يَضُرَّ أَبا الْحَجْناءِ ما مَنَعُوا أَو حَلَوْونا وذادوا عَن حِياضِهُـمُ يَوْمَ الشُروع ففي غُدْرانِكَ الشِّرَعُ

يترتب على منع الآخر الملغى عطاء مغدق من الممدوح، فكفّه نديّة مبرمجة على العطاء، فيما أكف الآخرين على كثرتها شحيحة. إن اعتماد التصدير الدائري «يمنعوا – منعوا» جعل الشاعر والناس في دائرة الأمان التي تقيهم من الخوف والمنع وتقلّب الزمان؛ هكذا يرسم الشاعر للممدوح صورة مثالية ناصعة، ترفعُه من حيّز بشريته إلى مقام البطولة الخارق.

استثمر الشاعر فاعلية التضاد في توكيد المدح وتأكيد اختلاف الممدوح؛ فشــعُ الناس يقابله عطاء غير محدود منه. إنه صاحب العـلّ، والملجأ عندما توصد الأبـواب، والمقارنة فاعلة في الرفع من مكانته التي يستمدها من أفعاله، كما أن اختيار ضمير الغائب فاعل في إلغاء الآخرين ورميهم إلى دائرة الغياب لئلًا يظهروا في الصورة التي يتصدّرها الممدوح.

لا يجد الشاعرُ بدًا من توظيف الثنائيات الضدية التي تسهم في تكريس تفوق الممدوح على غيره ممن جعلهم في دائرة الغياب؛ فأولئك يمنعون الناس من ورود حياض نوالهم، ويزيدون على ذلك بضرب كل من يطلب عطاءهم كما تُضربُ الإبل لتبعد عن الماء، والهجاء ها هنا سبيل إلى توكيد المدح، في المقابل يجد الناس غدران الممدوح مشرعة للعل والعبّ، ونلاحظ كيف يتّخذ الشاعر من مرجعيته الثقافية مصدراً لتشكيل الصور.

إن مشهد التوافد الذي يصوره البيت الثاني مؤكدٌ كرمَ الممدوح الذي يشمل الجميع من دون استثناء. والمدح لا يحسُن إلّا إذا غلّفه الشاعر بشيء قليل أو كثير من الغلوّ الذي يرفع الموصوف إلى مقام البطل الخارق الذي يواجه القدر والدهر مثلما يواجه البشر، على الأقل في الخيال والوجدان:

#### يا مُمْسكاً بِعُرا الدُّنْيا إِذَا خُشِيَتْ مِنْها الزَّلازِلُ وَالأَمْرُ الدِي يَقَعُ

المبالغة في وصف بطولة الممدوح يهيّئ المتلقّي لتقبّل الفعال التي سيربطها به فيما يلى من تعبير، فقوله «يا مُمْسكاً بعُرا

77

#### كـرم الممدوح عـام غير قاصر على الشاعر

الدُّنْيا» كناية عـن قوته الخارقة، ونتصور الممدوح يروِّض الدنيا، ويكفّ من أذاها، ويجعل أيامها سحابة تغيث الناس وتظلّلهم، ولعل في تقديم الجواب ما يشي بالرغبة في بثّ الاطمئنان في نفس المتلقّى.

إن اختــلاف الممــدوح عن الباقي عائد إلــى كونه تخرّج في مدرسة مغايرة للتي تخرج فيها غيره، فهو ابن الليالي والتجارب:

قَدْ ضَرَّسَتْك اللّيالي وهي خالِيَةُ وأَحْكَمَتْك النَّهِي والأَزلَمُ الجَذَعُ فغادَرا مِنْك حَزْناً عَنْ مُعاسَرة سَهلَ الجَنابِ يَسيراً حينَ يُتَبَعُ

الممدوح من طينة أخرى غير طينة البشر، تخرّج في مدرسة الدهر التي جعلته بطلاً لا يبارى ولا يجارى، ونتصور أن الشاعر يريد أن يقنعنا أن الممدوح هو الوحيد الذي أشرف الدهر على تدريبه وتعليمه، فأكسبه شجاعة تتجاوز حدود الشجاعة البشرية.

هكذا، يصرّ على تصنيف الممدوح ضمن فئة غير البشر رغم أنه من البشر، فهو يجمع الأضداد: صلب شديد وسهل لين، فالصفة الأولى يصعق بها أعداءه، والثانية يغدق بها على أتباعه، وهي صفات القادة العظام. إننا أمام بطل عرك الحياة وعركته.

يستمر في استدعاء كل قواه الشعرية لتصوير بطولة الممدوح، وبناء صورته التي تجمع بين الواقعية والمثالية:

لَـمْ يَفْتَلِتُـك نَقيـراً عـن مُخادَعَةٍ دَهْـيُ الرّجـالِ، ولِلسّـوَّالِ تَنْخَـدِعُ

الممدوح الذي أحكم الدهر فتله له الحاسة السادسة والفطنة الراسخة التي تجعله يتفطن لحيل الرجال ودهائهم ومكرهم، فهو يمتلك القدرة على قراءة الكلام والعيون ونبرات الكلمات، بيد أنه ينخدع للسائل عن معرفة وطواعية ورحمة، ففي الأولى يستخدم عقله، وفي الثانية تغطي مشاعر التعاطف على عقله، ويصير صوت القلب صاحب القرار.

تندرج القصيدة ضمن نمط السهل الممتنع، ولا تخرج عن معاني المدح الموروثة المعروفة، لكنها تعيد صياغتها بأسلوب جديد، وكأن الشاعر صاحب المعنى أو مولّده، ولا شك أن صنيعه هذا يرفعه إلى مرتبة الشعراء الذي يبدعون داخل السياق والدائرة لكنهم يضيفون معاني وصورا جديدة تؤكد قوة قريحتهم.

ولا غرو بعد هذا كله، أن جعلها الممدوح ضمن الشعر النموذج الذي ينبغي أن يُحتذى عندما قال: «إذا قُلتم قولوا مثل هذه الأبيات، وإذا مدحتم فامدحوا بمثل هذا الشعر»؛ ولعل ما جعلها حائزة إعجابه أن الشاعر نضّدها بأسلوبه الخاص الذي يعكس شخصية شعرية قادرة على امتصاص المعاني، واستحضار النصوص الغائبة، وإعادة إنتاجها وإخراجها في صورة عليها سيماء الجِدة والإبداع.



### أطلت فقدك



أَطَلْتُ فَقْدَكَ حتى صرْتُ لا جَسَدا ولا خَيَالاً.. كأنِّي فاقِدٌ بَلدا كأنَّ بي منْ مَراعى الشُّوق أُوْفَرَها نَبْعاً.. ولكنَّهُ للآن ما وُردا بِكُمْ لِقَاؤُكَ حَتَى أَفْتَديهِ بِما مِنَ اللَّيالِي أُقَضَّى بِاكِياً سَهِدا مِنَ القَصائدِ حتى إِنَّ شاعِرَها في كُلِّ صَدْرِ.. تَبَدَّى قَلْبُهُ وَتَدا بِكُمْ لِقَاوَكَ.. كُمْ جاوزتُ مَلْحَمَةً عَنِ الفِراقِ لِعلِّي أَلْتَقِيكَ غَدا وكُمْ تُسائلُ ريخٌ: أَينَ خَطُوكُما حتى أَمُرَّ سَلاماً مُوشَـماً بنَدى وأينَ ظِلَّان.. عِشْـقاً قَدْ عَرَفْتُهما أُرخِي سَـحابةَ صَيْفِ حَيثُما قَعَدا ولا أَرُدُّ سـؤالاً أنْتَ غايتُهُ لأنَّني في عِدادِ النَّاسِ لا أَحَدا هـذا فـؤادي رآنـي خائـراً فَرَدا فارتـابَ مِنِّي وما إِنْ جِئتُهُ شَـرَدا مُفَتِّشاً في حُقول الكَرْم عن ضَحِكِ لم يَبْقَ منه على الأعْناب غَيْرُ صَدى وعَن يَـداكَ التي مَنْقوشَـةٌ بهما حكايـةً لفتّـي يَحْيَـا إذا فُقـدا أَطلْتُ فَقْدَكَ.. فامْدُدْ لِلْغَرِيقِ يَداً أَمَـدٌ مِـنْ كلِّ عَيْنِ قـدْ رَأتك يَدا

# أخطو على الرمل

مُماثـلٌ للْحَيـاري أَيْنَما انْبَجَسَـتْ روحـي أُطلُّ ومَجْبـولٌ على التّيه مُحَمَّلٌ بجهات الأرض.. مُرْتَعشاً أَخْطوعلى الرَّمْل غيماً.. كَيْفَ أَوْذيه ويابِسٌ كَسَماءِ الصَّيْفِ يُبْعِدُني عَنِ المَواويلِ زِرْيابٌ فأُدْنيهِ يا ذاتُ شُدّي على الأَوْتار أَجْنِحَتي وبَعْثِري القَلْبَ جَمْراً وارْتَمي فيهِ تَفَيَّئي بِالظِّلالِ المَحْضِ واحْتَرقي قِيدَ المَقامِ الَّذي تَدْنو أَقَاصِيهِ لي سُبْحَتان وقِنْديلٌ على وَرَق قَدْ سالَ يَرْسُمُ ضَوْءاً ثُمّ يُطْفيهِ مُطابِقٌ للجراحاتِ النَّهِ انْدَمَلَتْ فالكَرْمُ يَعْرِفُ ما تُخْضِي دواليهِ أَقْسو على الحَدْس أَسْتَقْصى مَلامحَهُ وأَسْـتَمدُّ مـنْ المَعْنـي مَعانيــه كَيْفَ الْتَأَمْتُ وقَلْبِي دُمْيَةٌ حُبِسَتْ في بَيْتِ طِفْلِ رَضِيعٍ كَيْ تُسَلِّيهِ وحينَ يَكْبَرُ يَنْسَى قَـدْرَ محْنَتها يُقَـدِّمُ النَّارَ قُرْباناً لماضيه وها أنا أَغْلِقُ النَّصَّ الذي اقْتَرَحَتْ عَلَى مَرْيِمُ...والكُرَّاسَ أَطُويه









# جوع المنافي



بَعيداً رُبِّما تَحْلو الحَياةُ وتَخْتَزلُ الأسي الكَوْنيَّ ذاتُ هُنالك حَيْثُ لا رُسلٌ قُدامي تَضُمُّ التائهينَ المُعْجزاتُ وظلٌّ فَرَّ منْ جَسَد حَزين تواسيه المُنى والقَهْقَهاتُ وحَيْثُ يَـدُ الفَراغِ تُحيـكُ فَجْراً وتَعْثُرُ باليَقين الذِّكْرَياتُ وجسْرٌ منْ مَجانين حَيارى إذا رَمَشَتُ جُضونُ الوَقْت ماتوا هناك أنا الشَّرودُ بغَيْر وَجْهِ تَناسَتْ كَيْفَ تَقْرَأَهُ اللُّغاتُ وَحيداً كُلّما أشْرَعْتُ روحي إلى وَصْل تُخاتِلُني الجهاتُ أنامُ على سَرير مِنْ وُعودٍ وأصْحو والسُّباتُ هو السُّباتُ ولي وَطَنٌ تَرَكْتُ بِـ ه حَياتي وبَيْتِي وهـي تَحْرُسَـ هُ الصَّلاةُ فَضاعَتْ مِن يَدَيْهِ كَأَيِّ حُلْم بِلا أَفُق ولَيْسَ لِه دُواةُ وفى شَفْتى حَديثٌ عَبْقَرِيٌ تَجَاهَل قَطْفَ مَعْناهُ الرُّواةُ سَـتَقْتات المَنافـي تَمـرَ عُمْري وتَذْبُـل فـي عيونـي الأغْنِياتُ بِـلا أمَـل أفَتِّـشُ عـن وُجـودي ويَحْصِدُنـي العَنـا والحَوْقَـلاتُ

# وحيدا لا تحن له الشهور

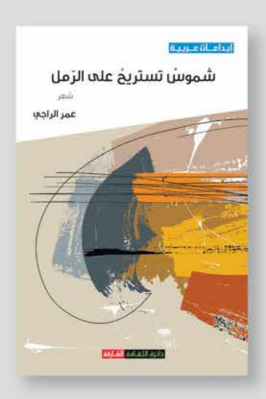
وَحيداً فَوْق ظلِّ ما، يَدورُ وَحيداً.. والبلادُ به تَدورُ تُناديه يَدُ الشُّطآن لكنْ حُبالى الذُّكْريات به تَشورُ أتى مِنْ بَرْدِ قافِيَةِ وشَطْر يُرَنِّمُه الغِيابُ، فَيَسْتَديرُ غَفا، لَكن أُغْنِيةَ الحَزاني على شَفَةِ النُّعاس بهِ تَطيرُ صَدىً ما، كانَ يَنْسِجُهُ حَياةً فَتَجْدِلُ صَوْتَها فيه القُبورُ صَدىً ما، مِن بَعيدِ كان يَدْري بِأَنّ جَناحَ لَهُ فَتِهِ كَسيرُ تَمَهَّلْ.. قَالَ، فانْهَمَرِتْ سنينٌ من الخُطُّوات يَخْذُلُها المَسيرُ سَـرَتْ نــارٌ علـى جَفْنَيْــه بكـرٌ سـرَتْ، يَدْنــو بجُبَّتهــا المَصيــرُ وتَحْتَ عَباءةِ الدَّمْعِ انْتِظارٌ وذاكِرةٌ تَضيعُ بها الدُّهورُ تَمُرُ على قَميص الرّوح جَمْراً يَئِنُ بِكِفِّهِ عُمْرٌ قَصيرُ عَصِيٌّ مُنْدُ فِي جَنْبَيْهِ كانتْ جُيوبُ الْعَيْسِ تَمْلؤها النُّدُورُ مَضى، وقُوافِلُ الآمال شابَتْ ذوائبُها، وذِكْ راهُ حُضورُ وَحيداً واحداً ويَداه صفرٌ نسيئاً.. لا تَحنُّ له الشُّهورُ

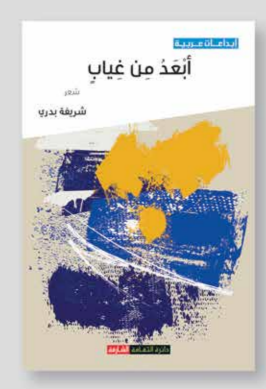




## إصدارات

# دائرة الثقافة الشارقة









ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة | الهاتف: 5123333 | 4971 | البرّاق: 5123303 | 971 6 5123303 | 4971 6 5123303 | 5119 | الموقع الإلكتروني: sharjahculture @ 🚮 💟 | www.sdc.gov.ae | الموقع الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae | الموقع الإلكتروني:

### القصيدة.. تفتح باب الدلالات

الكلام المؤنَّقُ وفق تفاعيل موزونة، لا يقدِّمُ نصًّا جميلاً، ولا تستطيع الحروف الدخولَ إلى القلب دون لباسِ أنيقِ يهندمها حين تدخل حاملة معها فكرةً آسرة؛ فالقصيدة ليست كلاماً مقفّى فقط، والقوافي على الرغم من كونها صلبَ ديواننا، وعموداً عليه تؤسّس كل البيوت، وقالب معنى ومغنى القصيدة، لكنها لن تحوز الرضا والتفاعل دون أثاثِ جميل يضيف لها رونقاً خالصاً، وبهاءً يشدُّ الجماهير نحو البيوت؛ فكم من قصائد فيها المعاني، وفيها الأغاني، وفيها الكلام المسلسل مثل العناوين، لكنها حين تُعرض تُعرض نظماً، وتأتي إلى المتلقّي بوجهٍ خلا من جمالٍ ولمسة سحرٍ، وتعبر للناس تائهةً دون وحدة سبكِ، ودون جناح يطير بها في سماء التجلّي، ودون عصافيرَ تشدّ بفكرتها، دون شجو وعزف، ودون حياة وماء وإيحاء. دون ارتواءْ.. وكم من قصائد تأتي مباشرة، تتوكّأ في مشيها فوق عكازة الحرف دون إضافة روح إلى النص، دون العبور بكل حمولاتها اللغوية نحو خيالِ شفيف، ونحو مدائن رمز يُحيل المعاني إلى أفق واسع شاسع بالتآويل؛ فالشعر يأخذنا في مغامرة لاكتشاف الرؤى والجمال، ويذهب للدمع والحــزن فوق ركام الجروح وفوق ركام المواجع، مثل الذهاب إلى المطر المتساقط من فرحة في عيون أب، وابتسامة أمِّ يعود إليها ضناها الذي غاب عنها، فللفقد حرفُّ ومعنى ومغنى، وللوصل أيضاً حروفٌ يسير عليها المحبّ كما يعبر الناس فوق الجسور. على كل حال، فإن النصوص الكبيرة ليست معادلة، أو مشاهد في واقع يتناقلها الناس دون أساليب عرض تشدُّ، وليست لحادثة تنتهي وتغيب، وليست لظرف زمان وظرف مكان، وليست لعلَّان أو لفلان، إنَّما هي أسمى وأعلى، وهادفةٌ في أساليب تقديمها،

وهي حاذقـةٌ في معالجة الفكرة البكر والصورة المبهرة، لذلك فالشعر

يفتح باب الدلالات حتى يعيش مع الناس أبرز من يتحدث، ثم يردّد في

فلكِ لا يحدُّ، وعبر فضاء التواصل، والشعر أسطورة لا تغيب مع الوقت،

كل محفل، فوق المنابر، عبر المنصات، أو في وسائل تعبر بالناس في

والشعر ذاكرة تتجلّى بعزف يردده الناس عبر العصور.

#### محمد عبدالله البريكي





www.sdc.gov.ae

